Vol 09 / Issue 37/ September 2025 Journal of social sciences
Democratic Arabic Center For Strategic, Political &
ISSN 2568-6739 p61-93 Economic Studies, Germany-Berlin

Islamophobie in den Medien und traditionelle kulturelle Praktiken als
Integrationsbarrieren fir muslimische Einwander*innen
Abdelaziz Bouchara®
Universitat Hassan 11. Casablanca- Marokko
abdelaziz.bouchara@univh2c.ma

https://orcid.org/0000-0002-3480-490X
Received: 17/08/2025, Accepted: 23/09/2024, Published: 30/09/2025

Abstract: Der vorliegende Beitrag setzt sich mit Islamophobie in den Medien
sowie mit traditionellen kulturellen Praktiken als Integrationsbarrieren fir
muslimische Einwander*innen auseinander. Es wird aufgezeigt, wie
innerfamiliare und generationsiibergreifende Konflikte — héaufig kulturell
bedingt — in den Medien oft vorrangig als religiése Probleme und als Ausdruck
gescheiterter Integration dargestellt werden. Dabei bleiben die tatsachlichen
Ursachen und Hintergriinde solcher Konflikte oftmals unbeachtet. Ziel des
Beitrags ist es, neue Erkenntnisse im Umgang mit kulturellen Praktiken
muslimischer Einwander*innen zu gewinnen und den Offentlichen Diskurs
uber Islamophobie kritisch zu reflektieren. Das Datenkorpus umfasst
ausgewdhlte Zeitungsartikel, die mithilfe der Kritischen Diskursanalyse nach
Jager und Jager (2007) im Hinblick auf familidre Spannungen — exemplarisch
dargestellt durch hausliche Gewalt und Zwangsehen — analysiert werden.

Keywords: Muslimische Einwander*innen, Integrationsbarrieren, kulturelle
Praktiken, Medien, Islamophobie.

“Corresponding author

61


mailto:abdelaziz.bouchara@univh2c.ma
https://orcid.org/0000-0002-3480-490X

Vol 09 / Issue 37/ September 2025 Journal of social sciences
ISSN 2568-6739 061-93 Democratic Araplc Ceqter For Strategic, Ffolmcal &
Economic Studies, Germany-Berlin

Islamophobia in the media and traditional cultural practices as barriers to
integration for Muslim immigrants
Abdelaziz Bouchara®
Universitat Hassan I1. Casablanca- Marokko
abdelaziz.bouchara@univh2c.ma

https://orcid.org/0000-0002-3480-490X

Received: 17/08/2025, Accepted: 23/09/2024, Published: 30/09/2025

Abstract: This article examines Islamophobia in the media as well as
traditional cultural practices as barriers to integration for Muslim immigrants.
It highlights how intra-family and intergenerational conflicts—often rooted in
cultural norms—are frequently portrayed in the media primarily as religious
problems and as indicators of failed integration. In doing so, the actual causes
and underlying contexts of such conflicts are often overlooked. The aim of this
contribution is to gain new insights into how cultural practices of Muslim
immigrants are dealt with and to critically reflect on the public discourse
surrounding Islamophobia. The data corpus consists of selected newspaper
articles that are analyzed using Critical Discourse Analysis according to Jager
and Jager (2007), focusing on family-related tensions, exemplified by domestic
violence and forced marriages.

Keywords: integration barriers, cultural practices, media coverage of
Muslims, islamophobia.

“Corresponding author

62


mailto:abdelaziz.bouchara@univh2c.ma
https://orcid.org/0000-0002-3480-490X

. R 9.
2025 jazs/37 5021/09: 1) sl Y1 el il

ISSN 25686739 93-61_» ol e bl S

unlgad] g lasil alef (§ilseS Lisdis) LAIE cilujlaally pde ) Jiluy 5 Lusdspadlay)
M/
Abdelaziz Bouchara®
Universitat Hassan 1. Casablanca- Marokko
abdelaziz.bouchara@univh2c.ma

https://orcid.org/0000-0002-3480-490X

2025/09/30: i) x5 - 2025/09/23 :J ol x5 - 2025/08/17 sl 7,5

plal (331a€ LAY lsjlaally DoY) Bl (B Luggadla) Bals Jid) 13 Joliy :padla
S el s 5 Jals clebhuall of S 558y« Cpaad) @lalgally cppalea) zlex)
bliel ¢l — ciide IS8 Sle) Bluy b by du bl Clales ) 255 L Qe
Cla¥l Al ) as L Wy zlad) dad e Sy J8Y) daall 4an i<
Jon Buas (5) wa ) JRall 138 gy ala] 050 JadY) o3 els dualSll cubialally ddial)
Clbdll Jea gl el iy cCpaad) Goaleall Z8EN Clojled) po Jalall 4S8
dalatl) alasialy Lehlas &3 5)lide dpdana Y lie o eail) el O3S L Lugd sl b (3laial)
cgradl zlg3lls Ayl Caall DA e adead ) Ape) sl e 3Kl ae il (gail)
eyl by AdlE) Glolad) zlaal) @l (Osaluall (gsaleall 1dualitall cilalsl)

L8 gadlus)

Jusyall Calall’

63


mailto:abdelaziz.bouchara@univh2c.ma
https://orcid.org/0000-0002-3480-490X

International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

1 Einleitung

Die Bewegung von Menschen Uber geographische Grenzen hinweg ist ein
Ph&nomen, das in nahezu allen historischen Zeiten und Regionen auftritt.
Insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg kam es zu umfassenden
Arbeitsmigrationen, die die westeuropéischen Industriestaaten nachhaltig
pragten. Zahlreiche dieser Migrant*innen stammten aus islamisch
gepragten Landern, darunter auch Marokko®. Ein GroRteil dieser
muslimischen Einwander*innen brachte ihren Glauben und ihre
kulturellen Praktiken mit und versuchte, diese an das Leben in den
Gastgesellschaften anzupassen (vgl. Saunders et al., 2016). Dieser
Anpassungsprozess gestaltete sich oft langwierig und fiihrte in einigen
Féllen zu Schwierigkeiten, die sowohl auf islamophobe Einstellungen als
auch auf traditionelle kulturelle Praktiken? zuriickzufiihren sind.

In dieser Arbeit werden die kulturellen Praktiken im Zusammenhang mit
hauslicher Gewalt und Zwangsheirat in bestimmten Milieus muslimischer
Familien — mit besonderem Fokus auf marokkanische Einwanderer —
anhand ausgewdhlter Tageszeitungen untersucht. Dabei wird aufgezeigt,
wie innerfamilidre und generationsubergreifende Konflikte, die auf
traditionelle kulturelle Praktiken zuriickgefuhrt werden kdnnen, in einigen
Medienbeitrdgen bewusst oder unbewusst oft primér als religioses
Problem und als Zeichen gescheiterter Integration dargestellt werden. Die
Frage nach den tatsachlichen Ursachen und Hintergrinden solcher
Handlungen bleibt dabei jedoch oft unbeantwortet. Im Fokus dieser
Analyse steht zudem die Herausarbeitung der Zuschreibungen und
Bewertungen des Islams und der Muslim*innen in den Medien sowie die
Deutung dieses Medienbildes. Diese Deutung sollte nd&mlich die Meinung
der Leser*innen widerspiegeln, da sie die Rezipient*innen der
Nachrichten sind. Luhmann betont: ,,Was wir {iber unsere Gesellschaft, ja
uber die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die
Massenmedien* (Luhmann 2004, p9).

Mithilfe der Kritischen Diskursanalyse nach Jager und Jager (2007)
werden Zeitungsartikel aus der Siddeutschen Zeitung, der Frankfurter
Allgemeinen Zeitung, der Welt und der tageszeitung zu den oben
genannten Themen analysiert. Diese Methode zielt darauf ab, ,,diskursive
Sagbarkeitsfelder darzustellen, diese zu interpretieren und einer Kritik zu
unterziehen (Jager und Jéger, 2007, p15). Kritik bedeutet in diesem
Zusammenhang nicht, dass Diskurse notwendigerweise falsch, unwahr
oder verzerrt sind (ebd., p36). Vielmehr geht es darum,
Selbstverstandliches infrage zu stellen, herrschende Diskurse zu
kritisieren sowie neue Seh- und Deutungsgewohnheiten zu erarbeiten und
zu diskutieren (ebd., p8). Empirisch ist ein Diskurs als eine Kette von
64



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Aussagen zu verstehen, die zu einem bestimmten gesellschaftlichen
Thema gemacht werden (konnen). Dabei beschrankt sich die
Diskursanalyse nicht nur auf die Untersuchung von Sprache; auch
bildliche Elemente sind zentrale Bestandteile der Auseinandersetzung
(Jager, 2010, p68). Aus diesem Grund kommt der Analyse der Symbolik,
wie sie in dieser Arbeit durchgefiihrt wird, eine besondere Bedeutung zu.

Der Analysezeitraum umfasst hauptsachlich die Zeit nach der
Veroffentlichung eines Gastbeitrags der damaligen Familienministerin
Kristina Schroder (CDU) am 8. November 2011 in der konservativ-
liberalen Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAZ). Dieser Beitrag basierte
auf den Ergebnissen der Studie ,,Zwangsverheiratung in Deutschland*
von Mirbach et al. (2011). Dabei wurde Schrdder vorgeworfen, die
Befunde der Studie verzerrt darzustellen und anti-muslimische
Ressentiments zu schiren. Der Fokus liegt also auf Schroders Beitrag und
den unmittelbar darauffolgenden Reaktionen zwischen 2011 und 2013,
die sowohl Bestétigung als auch Kritik beinhalteten. Die Analyse dieser
Medienbeitrage wird durch Studien aus der Literatur erganzt.

Bei der Auswahl der Quellen war es entscheidend, publizistisch relevante
Medien zu finden, die kontinuierlich (ber das Geschehen im
Zusammenhang mit Muslim*innen berichten, die oben dargestellte
Problemstellung explizit beleuchten und Schroders Gastbeitrag
thematisieren. Deshalb wurden Gberwiegend Leitmedien aus Deutschland
ausgewadhlt, die eine ahnliche Erscheinungshdufigkeit, ein vergleichbares
Verbreitungsgebiet und eine &hnliche Vertriebsart haben. Dazu gehéren
die Suddeutsche Zeitung, die Frankfurter Allgemeine Zeitung, Die Welt
und die tageszeitung. Zudem wurde darauf geachtet, dass diese Zeitungen
ein breites Spektrum politischer Orientierungen abdecken: So gelten die
Suddeutsche Zeitung und die tageszeitung als linksliberal, wéhrend die
Frankfurter Allgemeine Zeitung und Die Welt eher konservativ-liberal
sind. Die untersuchten Zeitungen haben zudem eine sehr gute Reputation
und geniefRen weitgehend den Ruf seridser Berichterstattung, wodurch das
Qualitatsmerkmal der Glaubwirdigkeit gewahrleistet ist. Aullerdem
wurde das Online-Fachmagazin Migazin hinzugezogen, das sich auf
Integration und Migration fokussiert. Um ein breites Spektrum
abzubilden, wurden auch andere européaische Zeitungen einbezogen, wie
beispielsweise El Pais, Boulevardzeitungen wie The Sun und
Sonntagszeitungen wie Le Journal de Dimanche. Ziel war es, die
Bandbreite islamophober Tendenzen in den Medien darzustellen,
insbesondere in Bezug auf die Themen ,hdusliche Gewalt“ und
»Zwangsheirat®.

65



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

In Abschnitt 2 wird zunachst ein historischer Uberblick Uber die
Hintergrinde und Bedingungen zur Zeit der ersten (marokkanischen)
Gastarbeiter*innen gegeben. AnschlieBend wird in Abschnitt 3 erortert,
inwiefern Jugendliche mit Migrationshintergrund einem sogenannten
Kulturkonflikt ausgesetzt sind. Zu diesem Thema gibt es bislang
widerspriuchliche Annahmen: Einige Studien gehen von einem stérkeren
Zusammenhalt aus, wahrend andere hdufiger von intergenerationellen
(Kultur-)Konflikten im Vergleich zu einheimischen Jugendlichen
berichten. In Abschnitt 4 werden kulturelle Praktiken, die in einigen
Familien mit muslimischem Hintergrund vorkommen, anhand von
Zeitungsartikeln zu den Themen ,,hdusliche Gewalt* und ,,Zwangsheirat*
dargestellt. Es soll verdeutlicht werden, dass die Berichterstattung in den
Medien Uber solche Themen oft dazu fiihrt, dass diese Praktiken
falschlicherweise dem Islam zugeschrieben werden, anstatt sie als
inakzeptable Folgen bestimmter patriarchalischer Traditionen zu
erkennen. Im Fazit (Abschnitt 5) runden die Perspektiven und
Empfehlungen fir eine inklusive Gesellschaft die Arbeit ab. Dabei
werden Handlungsmdglichkeiten, insbesondere fir die Praxis, sowohl auf
Seiten der Medien als auch der Politik zusammengefasst. Anhand der
Ergebnisse dieses Beitrags kdnnen neue Erkenntnisse tGber den Umgang
mit Kkulturellen Praktiken muslimischer Einwander*innen sowie zur
Reflexion des Mediendiskurses uber Islamophobie gewonnen werden.

2 Historischer Hintergrund

Migration ist eng mit wirtschaftlichen und politischen Entwicklungen
verknlpft. Nach dem Zweiten Weltkrieg begannen westeuropdische
Industriestaaten ab 1963, Arbeitskrafte aus Marokko anzuwerben.
Besonders landliche Regionen wie Agadir, Ouarzazate und die ndrdlichen
Provinzen Al Hoceima und Nador verzeichneten hohe Migrationsraten
(vgl. de Haas 2005, 9). Wie die meisten Gastarbeiter*innen gingen auch
die marokkanischen Arbeitskréafte urspringlich davon aus, dass ihr
Aufenthalt in den Gastlandern nur temporér sein wirde. Diese Annahme
wurde von den Aufnahmegesellschaften geteilt, weshalb eine langfristige
Integration anfangs nicht vorgesehen war. Auch die politische Forderung
der Integration blieb zu Beginn aus, wie beispielsweise Aydan Ozoguz®
fur die Bundesrepublik Deutschland betont:

Es gab damals keine Konzepte. Ich kann verstehen, dass man nach
den ersten Anwerbeabkommen dachte, die Menschen wirden
wieder gehen. Das dachten die meisten Gastarbeiter*innen ja auch.
Aber auch spater wurde kaum etwas fur eine wirkliche Integration
getan. Der erste Ausléanderbeauftragte der Bundesregierung, Heinz

66



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Kihn, hat bereits 1978 gefordert, dass wir uns verstarkt um
Sprachkurse und Bildung kiimmern missen. Das hatte aber keine
Auswirkungen (Aydan Ozoguz zit. nach Hei3ler, 2015).

Trotz  widriger  Arbeits- und  Lebensbedingungen in  den
Zuwanderungsgesellschaften  sind  die  meisten  muslimischen
(marokkanischen)  Einwander*innen  geblieben. Im  Zuge der
Familienzusammenfuhrung holten  viele  der  angeworbenen
(marokkanischen) Arbeitsmigrant*innen ihre Familien nach, um ihren
Kindern eine bessere Zukunft zu ermdglichen. Dabei lebten sie teilweise
in sozialen Milieus, die sich von der Mehrheitsgesellschaft abgrenzten
und ein alternatives Wertesystem verfolgten. Die Integration gestaltete
sich  daher in  einigen  Fallen  schwierig, zumal die
Familienzusammenfuhrung von keiner begleitenden Wohnungspolitik
unterstiitzt wurde (vgl. Benguigui, 1997).

Wie auch andere Gastarbeiter*innen erfuhren einige Marokkaner*innen
Ablehnung, sodass es in bestimmten Fallen zu auslanderfeindlichen
Ressentiments gegeniiber den ,,Fremden aus Afrika“ kam (vgl. z. B.
Castles und Kosack 1973). Fur einige flhrte dies dazu, dass sie sich
intensiver mit den neuen Kulturen der Aufnahmegesellschaften
auseinandersetzten. Viele suchten deshalb nach Zugehérigkeit und
Geborgenheit, die sie hiufig unter ihren Landsleuten fanden.* Einige von
ihnen versuchten zudem, ihre Kinder nach den traditionellen, religidsen
und kulturellen Werten und Normen ihres Herkunftslandes zu erziehen,
insbesondere in den Auslanderquartieren, obwohl die jugendlichen
Migrant*innen anders sozialisiert wurden als ihre Eltern. In diesem
Zusammenhang beschreiben Fuhrer und Mayer (2005), wie sich die
Kinder von Migrationsfamilien im Integrations- und
Akkulturationsprozess héufig zwischen ,,zwei Welten bewegen®™. Die
Anpassung an die Werte und Verhaltensweisen der neuen Gesellschaft
(Akkulturation) fihrt oftmals zu Spannungen zwischen der Annahme
neuer Werte und dem Beibehalten alter Werte (vgl. Berry, 1992), was
schlie3lich zu Generationenkonflikten fiihren kann.

3 Kulturkonflikte in den Migrantenfamilien

In diesem Abschnitt wird untersucht, inwiefern Jugendliche mit
Migrationshintergrund  einem intergenerationellen  Kulturkonflikt
ausgesetzt sind. In diesem Zusammenhang zeigen die Ergebnisse einer
niederlandischen Untersuchung von Kalmijn (2018), dass innerfamiliare
Konflikte zwischen Jugendlichen und ihren Eltern marokkanischer und
tirkischer Herkunft im Vergleich zu einheimischen Jugendlichen und
deren Eltern Uberdurchschnittlich haufig auftreten. Hauptverantwortlich

67



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

hierfir sind abweichende Ansichten und (Lebens-)Vorstellungen
zwischen den beiden Generationen, die darauf zurtickzufiihren sind, dass
sich diese Jugendlichen tendenziell an den Werten und Normen der
,,heuen“ Gesellschaft orientieren. Dies fiihrt zu Widerstand seitens ihrer
Eltern, da die Werte und Normen der neuen Gesellschaft weitgehend mit
denen der Herkunftskultur nicht tbereinstimmen. Auch die Ergebnisse
von Ruiz-Roman und Rascon (2016) und Echevarria (2012) spiegeln die
hohen Leistungsanforderungen wider, die marokkanische Eltern, die nach
Spanien ausgewandert sind, an ihre Kinder stellen. Dies fiihrt oft zu
intergenerationellen  Konflikten innerhalb von Migrantenfamilien,
insbesondere im Fall von Muttern, die fir die Erziehung ihrer Kinder
verantwortlich sind, und ihren Tochtern (vgl. ebd.).

Allerdings zeigen viele Untersuchungen deutlich, dass intergenerationale
Konflikte innerhalb muslimischer (marokkanischer) Migrant*innen in
europaischen Léndern, wie Italien (vgl. Rizzo et al.,, 2020), den
Niederlanden (vgl. Maliepaard et al., 2010) und Osterreich (vgl.
Hollinger, 2022), eher gering ausgepragt sind. Diese Ergebnisse
widersprechen erheblich den Ansichten, die weiter oben dargestellt
werden. Bei Konflikten in Familien mit Migrationshintergrund handelt es
sich oft eher um typische Generationenkonflikte, die auf den speziellen
Lebensabschnitt der Adoleszenz, also den Ubergang vom Kindes- ins
Erwachsenenalter, zurtickzufiihren sind und daher jugendspezifische
Konfliktmuster reprasentieren (vgl. Weber, 1989). Natiirlich gibt es bei
einigen Familien Konflikte, die einen ,,Kulturkonflikt* widerspiegeln, der
innerhalb der Familie ausgetragen wird. Dieser wird, so Gapp (2007),
meist durch den Grad der Anpassung der Eltern an die Aufnahmekultur
bestimmt: Je hoher deren Assimilationsleistung, desto geringer der erlebte
Zwiespalt ihrer Kinder.

Zwar gibt es intergenerationale  Konflikte innerhalb  von
Migrantenfamilien, jedoch haben Autoren auch auf die Heterogenitat
innerhalb der Bevdlkerung von (nicht-westlichen) Einwandererfamilien
hingewiesen (vgl. Szydlik, 2023). Daher sollte die ,,zweite” oder ,,dritte
Generation* keineswegs als eine einheitliche Gruppe angesehen werden.
Ihre Mitglieder*innen weisen erhebliche Unterschiede auf, etwa in Bezug
auf den soziotkonomischen Status ihrer Eltern, die spezifischen
Traditionen und Werte ihrer Familien, die jeweilige Migrationsgeschichte
sowie die Herkunftsregionen und andere charakteristische Merkmale. Es
ist daher wichtig, dass Medien auf eine realistische Darstellung von
Heterogenitat setzen. Dabei sollten sie verdeutlichen, dass Muslim*innen
(genau wie Personen der europdischen Mehrheitsgesellschaft)
vollkommen unterschiedlich sind und sowohl positive als auch negative

68



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Eigenschaften und Verhaltensweisen zeigen. Es kann europdischen
Medien zwar nicht pauschal Islamfeindlichkeit vorgeworfen werden,
dennoch zeichnen sie durch die Auswahl der Themen und die Art ihrer
Darstellung oft ein einseitiges und negatives Bild des Islam (vgl.
Bonfadelli, 2007).

Statt beispielsweise hdusliche Gewalt und Kriminalitat als allgemeine
Probleme zu behandeln, die weltweit und unabhangig von der
Religionszugehdrigkeit verbreitet sind, wird vermittelt, dass der Islam als
Religion die Ursache sei. So wird der Islam fiir das Scheitern der
Integration verantwortlich gemacht und Muslim*innen werden oft
pauschal als schwer integrierbar erklart (vgl. EI-Menouar, 2016). In
Wirklichkeit sind es vor allem Migrant*innen aus soziotkonomisch
benachteiligten ~ Schichten, die  durch  hohe  Arbeitslosigkeit,
Ausgrenzungserfahrungen, niedriges Bildungsniveau und patriarchale
Strukturen gepragt sind, die Schwierigkeiten haben, den Weg zur
Integration zu finden (vgl. u.a. Heine et al. 2012; Strobl und Lobermeier,
2007). Bei solchen Migrantenfamilien kann es zu innerfamilidren
Konflikten kommen, die von einigen Medien aufgegriffen werden, um die
Dramatik der Berichterstattung zu erhdhen. In manchen Féllen entsteht
dabei ein verzerrtes Bild einer ruckstandigen Religion, das Vorurteile und
Angste verstarken kann. Im Folgenden werden Beispiele kultureller
Praktiken in einigen Familien muslimischer Herkunft am Beispiel von
héauslicher Gewalt und Zwangsheirat anhand von Zeitungsartikeln
veranschaulicht. Dabei wird unter anderem gezeigt, wie innerfamilidre
und generationsiibergreifende Konflikte, die auf kulturelle Praktiken
zuruckzufihren sind, in den Medien jedoch anders dargestellt werden
kdnnen.

4 Konflikte zwischen den Generationen in der Migration und ihre
Darstellung in den
Medien

Die meist modern-individualistische Lebensweise® in Europa stellt
manche Eltern vor grol3e Herausforderungen, besonders jene mit einem
stark traditionellen Werteverstandnis (ElI-Mafaalani und Toprak, 2011,
p60). Nach Boos-Nunning et al. (2005) erwarten einige migrierte
Eltern von ihren Kindern, traditionelle Werte und Denkweisen aus
ihren Herkunftslandern — oft aus landlichen und &rmeren Regionen —
zu  Ubernehmen, auch  wenn  diese  sich in  den
Zuwanderungsgesellschaften nicht umsetzen lassen. In Familien mit
muslimischem Hintergrund wird von Kindern h&ufig ein hohes MaR an
Disziplin, Respekt und Gehorsam gegenliber den é&lteren

69



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Familienmitgliedern erwartet. Dies umfasst auch eine kollektivistische
Denkweise und Loyalitadt gegeniiber der Familie. Solche Erwartungen
konnen jedoch in Konflikt mit den Werten der Aufnahmegesellschaft
stehen und Orientierungsprobleme verursachen (WeiRképpel, 2007).
Diese Konflikte fihren oft zu harten Disziplinierungsmalinahmen, die
von Taschengeldentzug und Handyverbot bis hin zu Hausarrest,
héauslicher Gewalt und sogar Zwangsheirat reichen kénnen. Wenn
jedoch Medien uber solche Praktiken berichten, haben die Falle oft nur
eines gemeinsam: Der Téter oder das Opfer hat Wurzeln im islamisch
gepragten Ausland, wie in der folgenden Passage aus El Pais
ersichtlich, die als Einleitung zur vorliegenden Studie dienen soll:

The case last month of a 16-year-old Moroccan woman rescued by
Barcelona police from a forced marriage [eigene Hervorhebung] to
her cousin [...]. A number of similar cases involving woman from
Islamic nations [eigene Hervorhebung] abused by their husbands
have hit the headlines this year. [...]. Arranged marriages are
common in much of rural Morocco, particularly between cousins.
[...]. Kept in isolation and threatened with rejection by their family
if they talk to the authorities, it is extremely difficult for young
women in arranged marriages from countries like Morocco to find a
way out of their situation, even when they are living in Spain. In a
similar recent case in Barcelona, another young Moroccan woman
who had been kept under lock and key by her husband (who had
also physically abused her) told police that when she had made her
mother aware of her situation, she was told she must accept such
treatment as this was how marriages worked (El-Pais 12. April
2011).6

Der Artikel berichtet tber die Zwangsverheiratung einer 16-jahrigen
marokkanischen Frau in Barcelona und beschreibt, wie in landlichen
Gebieten Marokkos arrangierte Ehen, insbesondere zwischen Cousins,
ublich seien. Junge Frauen, die solche arrangierten Ehen ablehnen,
werden haufig isoliert und von ihrer Familie unter Druck gesetzt, ihr
Schicksal zu akzeptieren. Obwohl EI Pais als linksliberale
Tageszeitung  hdchstwahrscheinlich  keine  Absicht  hat, sich
islamfeindlich zu zeigen, 16sen Bezeichnungen wie ,,Islamic nations*
oder ,,from countries like Morocco® bei den Leser*innen Misstrauen
gegeniiber Europder*innen muslimischen Glaubens aus. Gleichzeitig
geraten Muslim*innen schnell unter Generalverdacht, wenn es um
héusliche Gewalt und Zwangsheirat geht.

70



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Seit den Anschldgen vom 11. September 2001 I&sst sich eine Zunahme
expliziter ~ Schuldzuweisungen  gegenlber ~ Musliminnen  im
Zusammenhang mit unterschiedlichen Straftaten beobachten (Schiffer,
2007, pl176). Dies tragt dazu bei, dass entsprechende Behauptungen
von Rezipient*innen seitdem als besonders plausibel wahrgenommen
werden. Eine wirksame Technik zur Bedeutungsverknlipfung stellt in
diesem Zusammenhang der sogenannte ,,Sinn-Induktionsschnitt dar
(vgl. Schiffer, 2005a/b). Dabei werden Bilder, Texte oder Text-Bild-
Kombinationen  ohne  explizite  argumentative  Verknupfung
nebeneinandermontiert, entfalten jedoch durch ihre Anordnung ein
hohes Suggestionspotenzial (Schiffer, 2005a, p3). Ein ahnlicher
sinninduktiver Effekt lasst sich auch durch einfache Adjektivierungen
erzielen. So kann beispielsweise die adjektivische Konstruktion
»Islamic nations® eine implizite Verbindung zwischen ,,forced
marriage” und der Religion der Téter nahelegen, selbst wenn ein
solcher Zusammenhang nicht explizit hergestellt wird. Adjektive
dienen dazu, ,,durch Substantive vermittelte Basisvorstellungen néher
zu bestimmen®, weshalb sie auch als Beiworter bezeichnet werden
(Koller 2004, p356), und Ubernehmen in der Regel eine deskriptive
oder wertende Funktion. Insbesondere wenn ein Téater als Muslim
identifiziert wird, wird seine religiose Zugehorigkeit haufig erwahnt —
unabhéngig davon, ob sie fur das Tatgeschehen von Relevanz ist. In
zahlreichen Medienberichten — etwa im Fall des Mordes an Hatun
Sdrtict durch ihren Bruder — wurde die muslimische Herkunft der
Familie wiederholt hervorgehoben, ohne dabei zwischen kulturellen,
religiésen und individuellen Beweggriinden differenziert zu werden.
Die Tat wurde nicht nur als ,,Ehrenmord® Kklassifiziert, sondern
vielfach auch im Kontext ,,des Islam‘ oder ,,muslimischer Traditionen*
verhandelt — oftmals ohne klare Trennung der Frage, ob und inwiefern
religiose Uberzeugungen tatsachlich eine Rolle spielten. Auf diese
Weise wurde suggeriert, der Islam sei per se frauenunterdriickend (vgl.
z. B. Robel ,2005).

In diesem Zusammenhang zeigt Schiffer (2007, 169) am Beispiel der
hdufig verwendeten Wortverkniipfung ,radikal-islamisch® in der
medialen Berichterstattung in Deutschland, wie der Islam dadurch
automatisch in einen nicht n&her definierten und daher stark
vereinfachten Zusammenhang mit Radikalitit und Extremismus
gebracht wird. Auch in der Berichterstattung tber hédusliche Gewalt
und Zwangsheirat zeigt sich dies, wenn durch die Hervorhebung der
muslimischen Religionszugehdrigkeit der Tatverdachtigen ein kausaler
Zusammenhang zwischen Religion und Gewalthandlung suggeriert

71



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

wird. Geméal dem Wahrnehmungsprinzip der Sinn-Induktion entstehen
dann bestimmte Assoziationsketten, die eine Vorstellung hervorrufen
und zu einer negativen Darstellung der jeweiligen Gruppe beitragen.
Bereits hier liegt eine Diskriminierung vor, wenn Personen nicht als
Individuen, sondern lediglich als Elemente einer Personengruppe
kategorisiert und in diesem Zusammenhang bewertet werden. ,,Sinn-
Induktionsphdnomene* sind sowohl in filmischen Darstellungen wie
Fernsehdokumentationen als auch in den Printmedien zu finden und
konnen das Bild, das sich die Rezipient*innen vom Islam machen,
beeinflussen (Schiffer, 2005a, p2).

Durch die Konstruktion einer Gruppe gelingt es — sei es implizit oder
explizit —, Eigenschaften zuzusprechen, die durch die »Markierung«
dieser Gruppe erfolgen. Da die Aufmerksamkeit auf diese Gruppe
gerichtet wird — weil sie markiert ist —, werden Ph&nomene zunehmend
der Gruppenzugehdrigkeit zugeschrieben. Neben der Markierung als
Sondergruppe spielt die Zuweisung bestimmter Eigenschaften zu
dieser markierten Gruppe eine wichtige Rolle. Markierungen des
,Islamischen haufen sich dabei im Negativen. Wenn in einem Diskurs
der Ausdruck ,.from countries like Morocco”, wie in der Passage aus
El Pais, verwendet wird, soll durch das Beispiel ,,Marokko“ eine
spezifische Gruppe beschrieben werden. Das Wort ,,like* (wie) fiihrt
jedoch zu einer Generalisierung, die nicht nur Marokko umfasst,
sondern auch implizit alle Léinder, die als ,dhnlich“ empfunden
werden, in diesem Fall meist nordafrikanische Staaten. Diese
Konstruktion reduziert die Vielfalt der Kulturen, Religionen und
politischen Systeme in diesen L&ndern auf einige wenige Merkmale,
die als typisch fiir ,,muslimische* oder ,arabische* Gesellschaften
gelten, und ignoriert die komplexe Realitat, dass es innerhalb der
muslimischen Welt enorme Unterschiede gibt. Diese Formulierung
legt nahe, dass diese Lander eine homogene Kultur, Religion oder
Praxis teilen. Eine weitere Gefahr besteht darin, dass durch diese
pauschale Kategorisierung die Vorstellung entsteht, dass alle
Menschen aus diesen Landern &hnlich sind, insbesondere in ihrem
religiésen Verhalten.

Die Verallgemeinerung von Untaten einzelner auf eine ganze Gruppe
scheint nach wie vor ein dominierendes Muster menschlicher
Wahrnehmung zu sein. Ein Beispiel hierfir ist die damalige
Familienministerin (2009-2013) Kristina Schrdoder (CDU: Christlich
Demokratische Union Deutschlands; heute MdB:
Bundestagsabgeordnete). Sie schlussfolgerte in einem Gastbeitrag in
der konservativ-liberalen Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 8.

72



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

November 2011 aus den Ergebnissen der Studie ,,Zwangsverheiratung
in Deutschland®“ von Mirbach et al. (2011), dass ,,83,4 % der von einer
Zwangsverheiratung Betroffenen muslimische Eltern hitten*. Somit
wurde Zwangsverheiratung pauschal der Gruppe der Muslim*innen
zugeschrieben. Im Zeitungsbeitrag differenziert Schroder jedoch nicht
zwischen angedrohter und tatséchlich vollzogener Zwangsheirat. Dabei
weist sie gleich zu Beginn darauf hin, dass Beratungsstellen im Jahr
2008 insgesamt 3443 Falle von Zwangsverheiratung gemeldet hatten.
Die zugrunde liegende Studie hingegen unterscheidet klar zwischen
Personen, denen eine Zwangsheirat lediglich drohte, und jenen, die
tatséchlich zur Ehe gezwungen wurden — letztere machten nur rund ein
Drittel der erfassten Falle aus. Zudem weist die Studie darauf hin, dass
die Gesamtzahl auch Mehrfacherfassungen enthalten kann, da
Betroffene sich haufig an mehrere Beratungsstellen wenden (vgl.
Reimann, 2011). Wissenschaftler*innen der Zwangsheirats-Studie
fiihlten sich ,hinters Licht gefiihrt™: Familienministerin Schroder habe
die Befunde der Studie verzerrt und anti-muslimische Ressentiments
geschirt (Migazin, 2011). Poma Poma und Pihl (2013) sind ebenfalls
der Meinung, dass Schrdders Behauptung schlichtweg falsch sei,

denn Betroffene von Zwangsverheiratung wurden zu keiner Zeit im
Rahmen dieser Studie befragt. Es handelte sich bei der genannten
Zahl vielmehr um das Ergebnis einer Befragung von Berater*innen,
die rickwirkend Auskunft Uber Falle von (angedrohten)
Zwangsverheiratungen im Jahr 2008 geben sollten. Es wurde nicht
erfragt, ob die Berater*innen die Religion der Eltern abgefragt
haben, ob sie im Nachhinein versucht haben, sich zu erinnern, oder
ob sie blofRe Vermutungen aufiern (2013, p98).

So kam es im Rahmen der Veroffentlichung der Studie im November
2011 zu einem Skandal, der Aufsehen erregte und deutlich machte, mit
welchen Mitteln eine Politikerin versuchte, die Zahl der moéglichen
Betroffenen  ,kiinstlich“ zu  erhdhen  (ebd., p97). Als
Familienministerin forderte sie, ,,den politischen Islam genauso zu
bekdmpfen wie den Terrorismus®™. Sie fiigte hinzu: ,,Es gibt eine
gewaltverherrlichende Machokultur bei einigen jungen Muslimen, die
auch kulturelle Wurzeln hat, sagte sie bereits im Jahr 2011. Statistisch
belegen konnte sie diese These jedoch nicht und flgte hinzu: Den
Zusammenhang zwischen Zwangsheirat und Islam dirfe man nicht
leugnen, so die Tageszeitung (Akyol, 2011).

Nun stellt sich die Frage, wie die konservative Zeitung Die Welt auf
die Behauptungen der Familienministerin Kristina Schroder reagiert

73



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

hat. Statt sich kritisch mit diesen auseinanderzusetzen, erzdhlte Die
Welt weitere Geschichten (ber Zwangsehe, Ehrenmord und
Kopftuchtragen, um Schréders Argumentation zu stiitzen (Tosuner,
2012, p28).” Inshesondere kopftuchtragende Frauen werden in den
Medien, wie die folgende Passage aus El Pais zeigt, vor allem als
fremdbestimmte  Opfer  dargestellt  (ebd.), die angeblich
zwangsverheiratet werden und nur wenig oder gar keinen Kontakt mit
der AuBenwelt haben:

Fatima, 26, trapped inside a full-body veil. Fatima Bumlaqi is the
only woman in the Catalan town of Cunit (Tarragona province) who
wears the burga. She does not speak Spanish, has never been to
school, and has no contact with the outside world. She was married
off when she was 16 to a man 20 years older than her, but she says
that she accepts her situation. [...]. Her life consists of looking after
the children, and taking them to school. Other than this she rarely
goes out, has no friends, and never talks to anybody (El-Pais 12.
April 2011).

Dass der ,full body veil“ im o6ffentlichen Diskurs vor allem mit
negativen Aspekten wie Fremdheit, Unterdriickung, Riickstandigkeit
oder Nichtintegration assoziiert wird, zeigt deutlich die eindrucksvolle
Metapher ,trapped inside a full-body veil”, die ein kraftvolles,
anschauliches und emotionales sprachliches Bild schafft. Das Wort
Htrapped” (gefangen) verweist auf ein Gefiihl der Begrenzung, was
nahelegt, dass der Schleier nicht nur eine seltsame Bedeckung ist,
sondern aktiv die Freiheit der Person einschrankt. Der Schleier wird
somit zu einer Barriere, die sowohl die Person von der Aufenwelt
trennt als auch sie in sich selbst einsperrt, wobei der Eindruck
vermittelt wird, dass Frauen das Kopftuch nicht freiwillig, sondern
moglicherweise gegen ihren Willen tragen. Das Bedecken der Haare
durch den Schleier bzw. das Kopftuch wird daher nicht nur als Symbol
der (vermeintlichen) Unterdriickung der muslimischen Frau, sondern
im Umkehrschluss auch ,.fiir die ménnliche Gewaltherrschaft des
Islam, der als patriarchalisch, dogmatisch und riickstdndig von der
Mehrheitsgesellschaft zuriickgewiesen wird* (Eickhof, 2010, p82). In
diesem Diskurs erscheinen muslimische Manner als die geféhrlichen
,Anderen®, deren pauschal unterstellte riickstdndige und sexistische
Haltung, wie die oben zitierte Passage aus El Pais zeigt, ihrer
,Religion” zugeschrieben wird ,,woman from Islamic nations abused
by their husbands [...]*.

74



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Neben dem Stereotyp der ,,unterdriickten Muslimin“ existiert zudem
die Figur einer Muslimin, die durch das Kopftuch als ,,Zeichen der
Ablehnung  westlicher Kultur- und Demokratieverstindnisse®
symbolisiert wird (Wagner, 2011, pl16). Deshalb gehoren
Verschleierungen wie das Kopftuch zu den haufig verwendeten
Kollektivsymbolen in den Medien und der medialen Berichterstattung,
die mit dem Islam und Muslim*innen in Verbindung gebracht werden
(Schiffer, 2007, pl78ff.). Jéager beschreibt die Bedeutung der
Kollektivsymbole fiir die Diskursanalyse wie folgt: ,,Da der
gesamtgesellschaftliche Diskurs von einem synchronen System
kollektiver Symbole zusammengehalten wird [...], Ubt dieses System
von Bildern eine ungeheuer starke Wirkung auf alle
Gesellschaftsmitglieder aus, indem es beeinflusst, wie sie die
Wirklichkeit sehen, deuten und »jverstehen< (Jager, 2012, p55).
Dadurch, dass Kollektivsymbole ,komplexe Wirklichkeiten
simplifizieren, plausibel machen und damit in spezifischer Weise
deuten* (Jager und Jager, 2007, p40), produzieren sie Wissen. Dieses
Wissen wiederum legt ,bestimmte Logiken und (Handlungs-
)Optionen* (ebd.) nahe. Symbole wie das Kopftuch oder andere (z.B.
Moscheen, Gebetshaltungen etc.) konnen kaum noch neutral
verwendet werden, da sie automatisch stereotype Assoziationen
auslosen (Schiffer. 2007, p180). Laut Jager und Jéger kann die
Kopftuchdebatte ,,als ein Lehrstiick begriffen werden, wie ein an sich
harmloser Gegenstand zu einem hochgradig rassistisch aufgeladenen
Symbol wurde, das dazu geeignet ist, eine ganze Bevolkerungsgruppe
zu stigmatisieren und damit auszugrenzen* (Jager und Jiger, 2007,
p127). Die vielfaltigen Griinde fir das Tragen eines Kopftuchs werden
dabei ausgeblendet.

Grundsatzlich ist daher zu beachten, dass der Kern der Debatte um
Muslim*innen und den Islam Uber die Kategorie Geschlecht verlauft,
weshalb im gesellschaftlichen wie medialen Diskurs eine starke
Verschrankung dieser beiden Diskursstrange® zu beobachten ist
(Farrokhzad, 2006, p64). Muslimisch wahrgenommene Frauen
erscheinen in Offentlichen Diskursen zumeist als Opfer von
Unterdrickung durch muslimische Manner (Shooman, 2014b, p90). In
Bezug auf die mediale Darstellung von Muslim*innen spielen die
Verschrankungen verschiedener Diskursstrdnge wie Sicherheit,
Migration, Integration und Religion eine zentrale Rolle und
beeinflussen maRgeblich die 6ffentliche Wahrnehmung dieser Gruppe.
Dabei wird jedes (insbesondere negative) Verhalten von muslimisch
markierten Menschen auf ,,den Islam* zuriickgefiihrt und pauschale

75



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Rickschlisse auf das Verhalten von Muslim*innen gezogen
(Shooman, 2014a, p63ff.; Shooman, 2014b, p88). Insbesondere wird
der Islam in den Medien und der politischen Rhetorik als Ursache fur
verschiedene gesellschaftliche Probleme dargestellt. Hafez spricht
daher von einer ,aufgekliarten Islamophobie®, die sich in der
uberwiegenden Gesamtmenge der Medienberichterstattung erkennen
lasse (Hafez, 2009, p100).

Sian et al. (2012) argumentieren ebenfalls auf der Basis ihrer Studie
zur Darstellung der Muslim*innen in britischen Zeitungen, dass die
Berichterstattung Uber Themen wie hdusliche Gewalt und
Zwangsheiraten dazu flhre, dass solche kulturellen Praktiken verstarkt
als dem Islam innewohnend statt als inakzeptable Folgen bestimmter
patriarchalischer ~ Traditionen betrachtet werden. So berichtet
beispielsweise The Sun, dass die Eltern mit orientalisch gepréagtem
Hintergrund einen derart grofRen Einfluss auf die Erziehung und somit
auf die soziale Integration ihrer (jugendlichen) Kinder ausiiben, dass
diese nach und nach die traditionellen Vorstellungen ihrer Eltern in
Bezug auf Heirat akzeptieren und sich bestimmten Sitten unterwerfen:
,»80 when my Muslim parents arranged my marriage [...], I didn't
argue:

I WAS [sic] nine years old when my father took me to one side and
told me that when the time came he would find me a suitable
husband. | briefly wondered if this man would look like Starsky
from TV show Starsky And Hutch, then went out to play again.
When | was older | wished, like all my friends, that I'd meet my
prince, fall in love and live happily ever after. That didn't happen so
when my Muslim parents arranged my marriage [...], [ didn't argue
(The Sun 11. Oktober 2011: p26, zitiert in Sian et al., 2012, p258-
259).

Indem muslimische Frauen pauschal als unterdriickte Opfer dargestellt
werden, werden sie zugleich ,,als Inbegriff weiblicher Passivitit und
weiblichen Leidens — also nicht als handelndes Subjekt — konzipiert
[...]° (Wagner, 2011, p117). Als solche werden sie selbst in den
Diskursen selten gehort, es sei denn, sie bestétigen als ,,authentische
Stimme* das etablierte Bild (Farrokhzad, 2006, p75). Auf diese Weise
werden Menschen muslimischer Herkunft als natirlicherweise
muslimische, religidse und damit andersartige Personen definiert; es
wird angenommen, dass sie nicht nur eine religiose Gemeinschaft
bilden, sondern auch ,,seltsame* kulturelle Eigenheiten teilen. So wird
von der Vorstellung ausgegangen, der ,,Westen“ stehe ,,dem Islam*

76



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

antagonistisch ~ gegeniiber ~ (Wagner, 2011, pl54). Die
Instrumentalisierung der muslimischen Frau und die Fokussierung auf
,Negativaspekte* in der Berichterstattung iiber Muslim*innen birgt
ohne Zweifel die Gefahr, eine sehr einseitige O6ffentliche Debatte und
eine Art ,,Islamverdrossenheit beim Publikum zu erzeugen und zu
ansteigender Islamophobie zu fuhren (vgl. Bielefeldt, 2008, p22f.). In
den Debatten, z. B. um Zwangsehen, werden dann komplexe
Kausalzusammenhénge, die zu Problemen oder Konflikten fihren,
ausgeblendet und haufig auf das Muslimsein reduziert.

Spétestens seit der iranischen Revolution und der Mahmoody-Story
,,Nicht ohne meine Tochter® ist der Rahmen fiir das Frauenbild im
Islam festgelegt. Die muslimische Frau gilt als per se unterdruckt, und
ihre Behandlung steht pars pro toto fiir das Denken und Handeln von
Muslim*innen  allgemein. Die Grunde fur die schlechten
Lebensbedingungen einiger muslimischer Frauen werden dabei hdufig
allein im Islam gesucht, um Frauenunterdriickung als ein
islaminhérentes Phanomen erscheinen zu lassen. Allerdings sind viele
der erdrterten Probleme, insbesondere im Bereich der strukturellen
Gewalt in Familien und gegenuber Frauen, nur teilweise auf religidse
Doktrinen zuriickzufuhren. Sie sind oft in alteren, patriarchalischen
und komplexen gesellschaftlichen Praktiken verwurzelt, die (ber die
Religion hinausgehen. Die kulturellen Praktiken und Vorstellungen der
ersten Generation werden jedoch in der Berichterstattung nicht zur
Erklarung fur solche gesellschaftlichen Phdnomene herangezogen. So
lasst sich die Verhaltensreaktion der Mutter, wie in der ersten zitierten
Passage aus El Pais dargestellt, nachvollziehen, da sie unter
besonderem Druck steht und zur Rechenschaft gezogen wird, wenn
thre Tochter sich nicht regelkonform verhélt: ,,when she had made her
mother aware of her situation, she was told she must accept such
treatment as this was how marriages worked“. In diesem
Zusammenhang sieht Nauck (2002) tendenziell bei einigen Eltern eine
héhere Neigung, die gefuhlte Entfremdung der Kinder durch verstéarkte
DisziplinierungsmalRnahmen und die bestdndige Erinnerung an die
Verhaltensweisen in der eigenen Tradition zu kompensieren, und zwar
zunehmend mit steigender Hierarchiebildung innerhalb der Familie.

Die Grinde, warum Eltern ihre Tochter verheiraten, sind vielschichtig.
Neben traditionellen Motiven der Eltern, wie dem Wunsch, ihre
Tochter gut versorgt zu wissen, kann eine Zwangsheirat auch dann
notwendig erscheinen, wenn die Eltern das Gefiihl haben, dass die
Tochter ihrem Einfluss entgleitet. Aufgrund der eher kollektivistisch
orientierten  (arabischen) Kultur befiirchten die Eltern den

77



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Gesichtsverlust vor Bekannten und Verwandten, falls die
unverheiratete Tochter Freundschaften zu Jungen bzw. Maénnern
eingeht. So gerdt die Migrantenfamilie spétestens dann in einen
Loyalitatskonflikt, wenn Mitglieder*innen der Herkunftsfamilie, die
im Heimatland verblieben sind, den Umwandlungsprozess ihrer
ausgewanderten Verwandten miterleben und missbilligen. In diesem
Zusammenhang ist es auch wichtig, darauf hinzuweisen, dass
Heiratsentscheidungen oft mit transnationalen Verpflichtungen
verbunden sind (vgl. Bussmann und Martin, 2010). In vielen
Migrantenfamilien herrscht ndmlich das Bewusstsein vor, es sei ihre
moralische Pflicht, den Verwandten und Bekannten im Herkunftsland
zu helfen. Dies kann ein weiterer Grund sein, weshalb Eltern fir ihre
Kinder Partner*innen aus dem Herkunftsort vorziehen. Wenn es der
Familie des Ehemannes oder der Ehefrau im Herkunftsland
wirtschaftlich nicht so gut geht, fuhlen sich die Eltern verpflichtet,
dieser Familie zu helfen (ebd.; vgl. auch Strobl und Lobermeier, 2007,
p44ff.). Besonders in den Sommerferien nehmen deshalb die Félle von
Zwangsverheiratung rapide zu, wenn Migrantenfamilien mit
muslimischem Hintergrund ins Ausland reisen. Fir die betroffenen
Médchen — und gelegentlich auch Jungen — bringt gerade diese Zeit
eine dramatische Wendung mit sich, wie z. B. im Fall der jungen Frau
Nour, geboren in Frankreich mit marokkanischem
Migrationshintergrund, deren Erlebnisse in der folgenden Passage aus
Le Journal de Dimanche geschildert werden:

Nour vient d’avoir 18 ans quand ses parents lui annoncent qu’elle
va devoir épouser son cousin, agé de dix ans de plus qu’elle. La
jeune femme, née en France de parents d’origine marocaine, passe
alors ses vacances dans leur village natal. Nour a déja entendu
parler des mariages forcés. Sa propre mére en a été victime. Mais
elle est a des lieux d’imaginer que ce qu'elle qualifie de ‘pratique de
barbare’ lui serait un jour imposée. Alors quand sa cousine vient
I’informer que son cousin a demandé sa main & son pere, sa
premicre réaction est d’exploser de rire. ‘Pour moi c'était une
blague. C’est mon cousin vraiment proche. Le fils de la sceur de ma
mere. Et avant ¢a, ¢’était comme mon frére’. Mais tres vite, la jeune
fille comprend que la situation n’a rien d’une plaisanterie. ‘Le
lendemain de cette discussion, mes parents m’ont emmenée chez
une médecin pour qu’elle me fasse un certificat de virginité. Je suis
ensuite allée voir un imam, se souvient-elle difficilement. Enfin, je
crois que c'était un imam. J’en déduis ¢a a ses vétements mais je
n’en suis pas compleétement certaine. Tout le monde parlait en

78



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

arabe’. Une langue que la jeune fille ni ne comprend ni ne parle et
dit depuis ce traumatisme ne plus vouloir apprendre (De Verchere,
2023).

Nour war 18 Jahre alt, als sie wéhrend ihrer Ferien von ihren Eltern
erfuhr, dass sie gegen ihren Willen ihren Cousin heiraten sollte, der
zehn Jahre &lter war als sie. Sie erzahlt, dass sie schon von
Zwangsheiraten gehort hat, da ihre eigene Mutter selbst ein Opfer
davon war: ,,Nour a d¢ja entendu parler des mariages forcés. Sa propre
mere en a été victime,,. Nour versuchte durch Gesprdche mit ihrer
Familie, dies zu verhindern, doch vergeblich. ,,Mon pére m’a dit que si
je protestais ou que je parlais, il me tuerait,, [Mein Vater sagte mir,
wenn ich protestieren oder reden wiirde, wiirde er mich toten] (ebd.,).
Gegen ihren Willen musste sie schlieBlich die Heiratsdokumente
unterschreiben, nachdem schnell ein Jungfraulichkeits-Zertifikat fur sie
erstellt wurde. Ihr Mann zog dann nach Frankreich, ,,C'était pour
obtenir les papiers, c'était tout, [Es ging nur darum, die
Aufenthaltspapiere zu bekommen], meint Nour. Nach einem Jahr
voller tragischer Erlebnisse gelang es ihr, sich scheiden zu lassen. In
ihrem 2022 erschienenen Buch ,,Tous coupables. Ils m'ont mariée de
force,, [Alle sind schuldig. Sie zwangen mich zu heiraten], das auf
intimen Erfahrungen basiert, erzéhlt Nour, wie ihre Familie sie zur
Heirat zwang und wie sie dieses schreckliche Erlebnis durch das
Schreiben, das fir sie eine Form der Therapie darstellt, bewaltigt hat
(ebd.)).°

Wie bereits oben erlautert, schreiben manche Eltern ihren Kindern
traditionelle Werte und Denkweisen aus den armen, landlichen
Regionen ihrer Heimatlander vor. Es handelt sich dabei um eine
Mischung aus kulturellen und sozialen Faktoren sowie Vorschriften
eines Ehrenkodex, die fur alle Familienmitglieder*innen bindend sind
(vgl. Robbers, 2008). Typisch fur solche Gesellschaftsstrukturen und
Moralvorstellungen sind klar definierte  geschlechtsspezifische
Rollenzuweisungen. Fir die Frau sind dies die Rollen der Ehefrau,
Mutter und Hausfrau; fiir den Mann die Rolle des Familienoberhauptes
und Beschitzers der weiblichen Familienmitglieder. Wird der Mann
seiner Aufpasser- und Schutzfunktion nicht gerecht oder (bt er seine
Pflicht zur Verteidigung oder Wiederherstellung der Familienehre
nicht aus, gilt er als unmannlich und wird von der Gesellschaft als
nutzlos ausgestoBen (ebd.). Deshalb stehen Manner im
Zusammenhang mit der Aufrechterhaltung der sogenannten
Familienehre und der damit verbundenen Vorschriften unter enormem
Druck. Solche Vorschriften zeichnen sich dadurch aus, dass ihre

79



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Einhaltung nicht juristisch, sondern durch sozialen Druck (von
Verwandtschaft, Nachbarschaft, religiésen Lehrern etc.) durchgesetzt
wird und dass ihre Missachtung mit Folgen wie Beschimpfungen,
Bedrohungen bis hin zu Misshandlungen und Ehrenmord einhergehen
kann (vgl. Abbas, 2011).

Die traurige Tatsache ist, dass diese Bestrafungen auch in den
Einwanderungsgesellschaften stattfinden, wo Religion im Zuge des
Modernisierungsprozesses nicht nur aus der Politik, dem Recht und der
Moral weitgehend zurlickgedréngt wird, sondern zunehmend zu einer
Angelegenheit der privaten Auseinandersetzung mit den Grenzen des
eigenen Lebens wird (vgl. Berger, 1969). Da die Arbeitsmigration
nach Europa nach dem Zweiten Weltkrieg teilweise aus Landern und
Gegenden erfolgte, in denen Religion und traditionelle Werte eine
deutlich starkere Rolle spielten, kommt es in vielen Féllen zu
Auseinandersetzungen zwischen den Generationen. Das gilt in
besonderem Male fir die Uberwiegend muslimischen arabischen,
tirkischen und asiatischen Migrant*innen, die aus landlichen, stark
religios gepragten Regionen in eher sakulare Stadte migrierten.®

In diesem Zusammenhang argumentiert Idriss (2011), dass Gewalt in
Migrantenfamilien oft darin liegt, dass Angehdrige der zweiten
Generation die kulturellen Praktiken der &lteren Generation ablehnen:
»Second-generation migrants who have become more ‘Westernized’
may provoke the first generation to take physical action in order to
remedy the perceived shame created by their apparent transgressions*
(Idriss, 2011, 3). Die Rechtfertigung der Gewalt unter dem Vorwand
der Wiederherstellung der Familienehre dient dem Schutz der
gewalttatigen Person, die davon (berzeugt ist, dass sie moralisch
handelt und dazu gezwungen ist: ,,[to] seek mitigation on the ground
that the murder was committed as a consequence of protecting family
honour* (Barbuzzi und Singh, 2018).

Zu den Ehrverbrechen z&hlt auch die Zwangsheirat, deren Opfer fast
ausschlieflich Frauen sind. Derartige inakzeptable Praktiken, die auf
Traditionen und patriarchalen Strukturen beruhen, haben nichts mit
dem Islam oder Religion zu tun. Vielmehr zeigt eine Untersuchung
von Heine et al. (2012, p150), dass die Ursachen zumeist im sozialen
und familidren Umfeld liegen. So finden Zwangsheiraten fast immer in
Familien statt, in denen Gewalt an der Tagesordnung ist, finanzielle
Probleme bestehen und oft auch Suchtproblematiken eine Rolle spielt
(vgl. auch Strobl und Lobermeier 2007, 35ff.). Eine pauschale
Etikettierung patriarchalischer Familienstrukturen als ,,islamisch

80



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

wirde den zahlreichen im Westen lebenden Muslim*innen jedoch
nicht gerecht. Die Behauptung, Zwangsheiraten seien religios
begriindet und erlaubt, ist schlichtweg falsch, denn ,,Keine der grof3en
Weltreligionen wie Christentum, Judentum, Islam, Hinduismus oder
Buddhismus erlaubt [...] die Zwangsverheiratung® (Ates, 2005, p19;
vgl. auch Lehnhoff, 2002, p12).

Zwar finden Zwangsverheiratungen weltweit in allen sozialen
Schichten sowie in unterschiedlichen ethnischen Kontexten statt und
basieren, wie bereits erlautert, hadufig auf patriarchalischen Strukturen
(vgl. Wenzel, 2005). Doch diese Aspekte werden in der
Berichterstattung oft ausgeblendet. Durch (sprachliche) Zeichen wird
die Aufmerksamkeit der Rezipient*innen auf bestimmte Themen und
Sachverhalte gelenkt, wahrend alternative Perspektiven und
Interpretationen in den Hintergrund treten oder ganz ausgeblendet
werden. Schiffer beschreibt den Mechanismus des Agenda-Settings als
,Zeigen und Ausblenden® (Schiffer, 2005b, p24). Indem bestimmte
Themen auf die Medienagenda gesetzt und somit als bedeutsam
eingestuft werden, werden andere Themen ausgeklammert und
erscheinen weniger relevant (Wahl, 2011, p20).
Thematisierungsentscheidungen lenken die Aufmerksamkeit auf
bestimmte Ausschnitte und Perspektiven der Wirklichkeit und lassen
diese durch ihre stindige Wiederholung als ,,Wahrheit* erscheinen
(Schiffer, 2005b, p24). Dies ist besonders relevant im Kontext der
Fluchtzuwanderung ab 2015 von Menschen, Uberwiegend aus
muslimisch gepragten Landern. Infolgedessen werden eine Reihe von
Stereotypen in den Kopfen vieler Europder*innen verankert, die
islamfeindliche Einstellungen unterstiitzen, was sich auch in deren
Wahlentscheidungen niederschlégt (vgl. Pfahl-Traughber, 2016).

5 Fazit: Empfehlungen fir eine inklusive Gesellschaft sowie
Handlungsméglichkeiten
fir Medien und Politik

Die in dieser Studie untersuchten Integrationsbarrieren kdnnen zur
Exklusion von muslimischen Einwander*innen flhren. Einerseits
handelt es sich um die ,,mitgebrachten* patriarchalischen Traditionen
sowie traditionelle kulturelle Praktiken, und andererseits um die
diskriminierende Darstellung von Muslim*innen in den Medien.
Kulturelle Praktiken innerhalb von Migrantencommunities, die im
Widerspruch zu den Werten im Westen stehen, wurden néher
beleuchtet, um zu zeigen, wie bestimmte Medien solche Félle
missbrauchen, um das Bild einer riickstandigen Religion zu malen und

81



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

damit Vorurteile, Emotionen und Angste zu schiiren. Kritik an diesen
konfliktorientierten Thematisierungen bedeutet nicht, dass Probleme
wie patriarchale Strukturen innerhalb von Migrantenfamilien nicht
existieren. Im Gegenteil: Erst wenn diese Problematik im medialen
und gesellschaftlichen Diskurs nicht mehr als vermeintliches ,,wahres
Wesen des Islams erscheint und automatisch pauschal einem ganzen
Kollektiv zugeschrieben wird, kann eine ernsthafte, differenzierte und
somit zielfuhrendere Auseinandersetzung damit stattfinden.

Fur eine erfolgreiche Integration in Europa sei es nach den oben
genannten Ausfuhrungen notwendig, dass Musliminnen die Kultur
ihrer Herkunftslander hinter sich lassen. So missten beispielsweise in
Europa lebende Tirkinnen oder Marokkanerinnen ihre islamische
Religion von den traditionellen Einflussen der Heimatkultur trennen,
um — so argumentiert Sydow (2006) in Anlehnung an Ramadan (2006)
— zu muslimischen Européerinnen werden zu kénnen:

,Alles, was der europdischen Kultur widerspricht, muss abgelegt
werden‘. Wichtig fiir diesen Schritt sei es aber, die Prinzipien des
Islam zu kennen, um Kritisch mit seiner Kultur umgehen zu kénnen.
So misse ein Muslim wissen, dass Zwangsheiraten und h&usliche
Gewalt Teil der turkischen Kultur, nicht aber Teil des Islam seien.
Viel zu oft wirden diese kulturellen Praktiken im Namen des Islam
durchgefuhrt (Sydow, 2006).

Das bedeutet, dass man die Religion vertreten und ausuiben kann, ohne
unbedingt den traditionellen Praktiken folgen zu mussen. Dieser
Ansatz verhindert interkulturelle Konflikte (vgl. van Heelsum und
Koomen 2016) und schafft sowohl die Basis fur eine Koexistenz
verschiedener religioser Traditionen als auch fiir einen ,,cultureless
Islam* (Chen, 2008; vgl. auch Voas und Fleischmann, 2012), also
einen Islam, der losgeldst von ethnischem und elterlichem Erbe ist.
Vor dem Einfluss der Kultur auf die Religion warnt deshalb Ramadan
(2006) die neuen Generationen von Muslim*innen in Europa:

Passt auf! Wenn Vater oder Mutter Euch sagen, im Islam sei es nun
mal so, dass sie entscheiden, wen ihr heiratet, misst lhr
dagegenhalten: ,Nein. Vielleicht ist das in Marokko so oder in der
Tdrkei, aber nicht im Islam. Im Namen des Islam konnt lhr mich
nicht ohne meine Zustimmung verheiraten. Auf diese Weise nutze
ich den Islam, um der kulturellen Diskriminierung
entgegenzuwirken. So kann ich sagen: ,Zwangsehen? Nein, im
Islam gibt es nichts dergleichen, ebenso wenig wie Gewalttatigkeit
in der Familie oder Frauenbeschneidung. Das sind keine

82



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

islamischen Praktiken; diese Praktiken sind kulturell bedingt. Im

Namen des Islam solltet ihr Euch gegen sie wenden® (Ramadan,
2006, p679).

Muslimische  Migrant*innen  befinden sich nun in einer
Ubergangsphase, in der sie immer sichtbarer werden — etwas, das
manche als Problem empfinden. Deshalb sind in vielen europdischen
Landern in den letzten Jahren nationalistische Tendenzen starker
geworden (vgl. Traverso, 2017). Es wird geglaubt, dass Menschen, die
durch ihre Kleidung und ihr Aussehen als Muslim*innen erkennbar
sind, nicht integriert seien. Das Gegenteil ist jedoch der Fall: Gerade
weil Muslim*innen im Alltag sichtbar werden, sind sie integriert. Sie
haben das geografische und soziale Ghetto, in dem viele anfangs
lebten, verlassen. Im Gegensatz zu den ersten Gastarbeiter*innen, die
aus einfachen Verhdltnissen stammten und damals keine
Integrationsprogramme angeboten bekamen, ist fur ihre Nachkommen
eine Ghettoisierung keine Option mehr. Im Gegenteil, sie versuchen,
sich in einer veranderten Gesellschaft positiv neu zu positionieren —
sowohl gegeniiber den Eltern und dem traditionellen Umfeld als auch
gegenliber den westeuropéischen Mehrheitsgesellschaften  (vgl.
Gerlach, 2006).

Das Hauptproblem der Islamberichterstattung im Westen ist daher
nicht so sehr die Darstellung des Negativen, sondern die Ausblendung
des Normalen, Alltaglichen und Positiven. Zwar gibt es viele gute
Beitrdge, doch eine falsche Schwerpunktsetzung, was wie ein
Vergrollerungseffekt wirkt. Radikale Probleme, Bildungsdefizite,
Gewalt gegen Frauen, Zwangsehe, Arbeitslosigkeit — all dies sind reale
Probleme. Nur eines sind sie nicht: allein mit dem Islam zu erklaren
und dabei Muslim*innen als eine homogene Gruppe darzustellen.
Daher sollte bei der Berichterstattung auf ein vorschnelles Framing
von Ereignissen im Kontext des Islam oder der Muslim*innen
verzichtet werden — etwa indem Kkritisch hinterfragt wird, ob ein
Bericht Uber Jugendkriminalitat oder Zwangsheirat Gberhaupt mit dem
Islam in Verbindung gebracht werden muss, nur weil ein Teil der
betroffenen Personen aus einem muslimisch gepragten Land stammit.
Durch  die  Verwendung religioser  Begrifflichkeiten  und
Zuschreibungen im Integrationsdiskurs wird namlich eine sehr
heterogene Gruppe von Personen mit Migrationshintergrund auf ein
einzelnes Merkmal — ihr »Muslimsein< und damit auf ihre (teilweise
nur angenommene) religiése Zugehoérigkeit — reduziert. Eine
homogene Wahrnehmung von Fremdgruppen (z.B. Muslim*innen) ist
vor allem deshalb problematisch, weil sie dazu verleitet, spezifische

83



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Integrationsprobleme Einzelner als Pars pro Toto fur die gesamte
Gruppe der Muslim*innen darzustellen. Dies unterstiitzt die These,
dass die Medien eine Mitschuld am Entstehen eines negativen Images
von Muslim*innen tragen. Dabei bedienen sie sich bestimmter
Instrumente, die mdoglicherweise nicht einmal mit der Absicht
eingesetzt werden, rassistische Einstellungen und Diskriminierung zu
fordern. Dennoch — wie im letzten Abschnitt erlautert — bewirken sie
genau das, da der Einfluss der Medien auf das Alltagsbewusstsein und
den offentlichen Diskurs besonders stark ist.

Diskriminierung kann insbesondere auch bei den weiterhin
integrationsoptimistischen ~ muslimischen ~ Zuwander*innen  —
unabhéngig davon, ob sie sich als praktizierende Musliminnen
verstehen oder nicht — Spuren hinterlassen und zu einer Resignation in
ihrem Bemiihen um weitere Integration fiihren, indem sie die
Identifikation mit dem eigenen Land erschwert und eine wachsende
Distanz zur Mehrheitsbevolkerung bewirkt. Laut einer europaweiten
Umfrage ist das niedrige Zufriedenheitsniveau bei (marokkanisch-
)muslimischen  Migrant*innen und ihren  Nachkommen auf
Diskriminierungserfahrungen  zurtickzufihren ~ (Open  Society
Foundations, 2010, p98). Die Migrationsforschung legt nahe, dass
nicht nur die Erwartungen und Erfahrungen von Diskriminierung die
Integration im Zugang zum Arbeitsmarkt, Wohnungswesen und
Bildungssystem untergraben. Diskriminierung erschwert auBerdem die
Identifikation mit dem Land und die allgemeine Lebenszufriedenheit
(ebd.; vgl. auch Safi, 2009). Dies kann die alltdglichen Interaktionen
zwischen Einwander*innen und der Mehrheitsbevolkerung belasten
und zu einer nachhaltigen Verschlechterung des Integrationsklimas
fiihren, obwohl das soziale Miteinander insgesamt gut funktioniert und
die strukturelle Integration eine positive Entwicklung zeigt (vgl.
Schneider et al., 2013, p23). Um diese Entwicklung nicht zu bremsen
oder zu gefdhrden, sollten Medien und Politik das Ziel verfolgen,
medienbasierte schédliche Auswirkungen auf das Zusammenleben
Muslim*innen und Nichtmuslim*innen zu vermeiden bzw. die
Integrationsdebatten zu versachlichen, um den Zusammenhalt in einer
vielfdltigen Einwanderungsgesellschaft auf allen Ebenen weiter zu
stérken. Ohne einen selbstkritischen Umgang der Medien mit Themen
rund um den Islam wird ein Abbau von Islamfeindlichkeit auch in
Zukunft nicht moglich sein. Wie bei allen Themen gilt jedoch auch in
der Medienkritik: Differenzierung ist entscheidend — es darf nicht
pauschalisiert und nicht ber alle Medien und Medienschaffenden
hinweg geurteilt werden. Medien tragen eine besondere Verantwortung

84



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

als Huter des Dialogs zwischen dem islamischen und nicht-islamischen
Teil der Gesellschaft. Man kann nur hoffen, dass sie sich dieser
Verantwortung bewusst werden, um einen gesellschaftlichen
Zusammenhalt zu fordern, der sowohl die Versdumnisse der
Mehrheitsgesellschaft als auch jene der Einwander*innen anerkennt
und tberwindet.

Literatur

Abbas, Tahir. 2011. ,,Honour-related violence towards South
Asian Muslim women in the UK: A crisis of masculinity and cultural
relativism in the context of Islamophobia and the ‘war on terror’*. In
Honour, Violence, Women and Islam, herausgegeben von Mazhar M.
Idriss und Tahir Abbas, 16-28. London: Routledge.

Akyol, Cigdem. 2011. ,Familienministerin Schroder zu
Zwangsehen. Die Kaffeesatzleserin“. Die Tageszeitung, 1.12.2011.
https://taz.de/Familienministerin-Schroeder-zu-
Zwangsehen/!5106317/.

Ates, Seyran. 2005. ,,Rechtliche Aspekte”. In Zwangsheirat
H&usliche Gewalt Ehrenmorde, Herausgegeben von Referat fir
interkulturelle Angelegenheiten. Druckconcept GmbH iG: Isernhagen,
15-22.
https://www.hannover.de/content/download/229650/file/Zwangsheirat-
--H%C3%A4usliche-Gewalt---Ehrenmorde.pdf

Barbuzzi, Paola und Singh Jupinderjit. 2018. ,,The Misogynist
Killing Of Women—The Honour Killing. Dialoghi Mediterranei 31
http://www.istitutoeuroarabo.it/DM/the-misogynist-killing-of-women-
the-honour-killing/.

Benguigui, Yamina. 1997. Mémoires d’immigrés. Paris: Canal.

Ben Jelloun, Tahar. 1977. La plus haute des solitudes. Misere
affective et sexuelle d'émigrés nord-africains. Paris: Le Seuil.

Berger, Peter L. 1969. A Rumor of Angels: Modern Society and
the Rediscovery of the Supernatural. Garden City: Doubleday.

Bielefeldt, Heiner. 2008. ,,Das Islambild in Deutschland: Zum
Offentlichen Umgang mit der Angst vor dem Islam®.
https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/32817

Bonfadelli, Heinz. 2007. ,Die Darstellung ethnischer
Minderheiten in den Massenmedien”. In Medien und Migration.

85



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Europa als multikultureller Raum? Herausgegeben von Heinz
Bonfadelli und Heinz Moser, 95-116. Wiesbaden: VS Verlag.

Boos-Nunning, Ursula und Yasemin Karakasoglu. 2005. Viele
Welten leben. Zur Lebenssituation von Madchen und jungen Frauen
mit Migrationshintergrund. Waxmann: New York, Munchen, Berlin.

Bussmann, Nora und Melanie Martin. 2010. Zwangsheirat in
Zurich. Hintergriinde, Beispiele, Folgerungen. Zurich: Seismo Verlag.
https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/151005_broschuere_zwa
ngsheirat.pdf

Castles, Stephen und Godula Kosack. 1973. Immigrant Workers
and Class Structure in Western Europe. London: Oxford University
Press.

Chen, Carolyn. 2008. ,,Rethinking race, ethnicity and religion in
the contemporary United States: the case of Asian American
evangelical Christians and Muslims*. Paper Presented at the Woodrow
Wilson Cent,, Washington, DC, Sept. 15.
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.487.

de Haas, Hein. 2005. ,,Morocco’s migration transition: Trends,
determinants and future scenarios‘.
https://www.refworld.org/docid/42ce528d4.html.

De Verchere, Gabrielle. 2023. «Témoignages. Mariage forcé:
‘Mon pere m’a dit que si je protestais ou que je parlais, il me tuerait’».
Le Journal de Dimanche, 24.8.2023.
https://www.lejdd.fr/societe/temoignage-mariage-force-mon-pere-ma-
dit-que-si-je-protestais-ou-que-je-parlais-il-me-tuerait-131960.
Embodied.

Echevarria, Lucia. 2012. ,,Gender and Conflict within Migrant
Families: A Case Study of Mothers and Daughters of Moroccan Origin
in Madrid®. Refugee Survey Quarterly 31 (3): 137-160.

Eickhof, llka. 2010. Antimuslimischer Rassismus in Deutschland.
Theoretische Uberlegungen. Berlin: wvb Wiss. Verl.

El-Mafaalani, Aladin und Ahmet Toprak. 2011. Muslimische
Kinder und Jugendliche in Deutschland. Lebenswelten — Denkmuster —
Herausforderungen. Munster: Waxmann Verlag.

El-Menouar, Yasemin. 2017. ,Muslimische Religiositit.
Problem oder Ressource?*. In Muslime in Deutschland. Historische

86



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Bestandsaufnahme,  aktuelle  Entwicklungen und  zukinftige
Forschungsfragen, Herausgegeben von Peter Antes und Ceylan Rauf.
Wiesbaden: Springer, 225-264.

El-Pais. 2011. , Arranged marriage, or forced wedlock?*.
https://english.elpais.com/elpais/2011/04/12/inenglish/1302585642_85
0210.html.

Farrokhzad, Schahrzad. 2006. ,Exotin, Unterdriickte und
Fundamentalistin - Konstruktion der ,fremden‘ Frau in den deutschen
Medien“. In  Massen-medien, Migration und Integration.
Herausforderungen fir Journalismus und politische Bildung,
Herausgegeben von Gudrun Hentges, 55-86. Wiesbaden: VS Verlag
fur Sozialwiss.

Fuhrer, Urs und Haci-Halil Uslucan. 2005. Familidare Erziehung
im Prozess der Akkulturation. In Familie, Akkulturation und
Erziehung, Herausgegeben von Fuhrer, Urs und Haci-Halil Uslucan,
59-86. Stuttgart: Kohlhammer Verlag.

Gapp, Patrizia. 2007. ,Konflikte zwischen Generationen?
Familidre Beziehungen in Migrantenfamilien“. In Leben in zwei
Welten. Zur sozialen Integration auslandischer Jugendlicher der
zweiten Generation, Herausgegeben von Hilde Weiss, 131-154.
Wiesbaden: VS Sozialwissenschaften.

Gerlach, Julia. 2006. Zwischen Pop und Dschihad: Muslimische
Jugendliche in Deutschland. Berlin: Ch. Links.

Hafez, Kai. 2009. ,Mediengesellschaft - Wissensgesellschaft?
Gesellschaftliche Entstehungsbedingungen des Islambildes deutscher
Medien“. In Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der Kritik
verschwimmen, Herausgegeben von Thorsten G. Schneiders, 99-117.
Wiesbaden: VS Verl. fur Sozialwiss.

Heine, Susanne, Ridiger Lohlker und Richard Potz. 2012.
Muslime in Osterreich. Geschichte, Lebenswelt, Religion; Grundlagen
fir den Dialog. Innsbruck: Tyrolia-Verl.

HeiBler, Julian. 2015. ,,60 Jahre Gastarbeiter ,Es gab damals
keine Konzepte‘“. Tageschau, 07.12.2015
https://www.tagesschau.de/inland/integration-oezoguz-gastarbeiter-
101.html. Zugriff: 8.5.2024.

Hollinger, Franz. 2022. ,Religiositit in Osterreich:
Einheimische und Muslim*innen im Vergleich. A comparison of the

87



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

religiosity of locals and muslims in Austria“. Zeitschrift fur Religion,
Gesellschaft und Politik 6: 697—715. https://doi.org/10.1007/s41682-
022-00102-7.

Hofstede, Geert. 1993. Interkulturelle Zusammenarbeit:
Kulturen-Organisationen-Management. Gabler: Wiesbaden.

Idriss, Mazhar M. 2011. ,,Honour, Violence, Women and Islam —
An Introduction. In Honour, Violence, Women and Islam,
Herausgegeben von M. Mazhar Idriss and Tahir Abbas, 1-15. New
York: Routledge.

Jager, Margarete und Siegfried Jager. 2007. Deutungskampfe.
Theorie und Praxis kritischer Diskursanalyse. Wiesbaden: VS Verl.
fiir Sozialwiss.

Jager, Siegfried. 2010. Lexikon kritische Diskursanalyse. Eine
Werkzeugkiste. Munster: Unrast-Verl.

Jager, Siegfried. 2012. Kritische Diskursanalyse — Eine
Einfihrung. Minster: Unrast.

Kalmijn, Matthijs. 2018. Contact and conflict between adult
children and their parents in immigrant families: is integration
problematic for family relationships? Journal of Ethnic and Migration
Studies 45(9): 1419-1438.
https://doi.org/10.1080/1369183X.2018.1522245.

Klimke, Romy. 2019. Schadliche traditionelle und kulturelle
Praktiken im internationalen und regionalen Menschenrechtsschutz.
Berlin: Springer.

Koller, Wilhelm. 2004. Perspektivitdt und Sprache. Berlin:
Walter de Gruyter.

Lehnhoff, Liane. 2002. ,,Sklavinnen der Tradition—Zwangsheirat
als weltweite Erscheinung®. In Zwangsheirat—Lebenslanglich fir die
Ehre, Herausgegeben von Volz Rahel, 10-15. Tubingen: Terre des
Femmes.

Luhmann, Niklas. 2004. Die Realitat der Massenmedien.
Wiesbaden: VS-Verlag.

Maliepaard, Mieke, Marcel Lubbers und Mérove Gijsberts. 2010.
,Generational differences in ethnic and religious attachment and their
interrelation. A study among Muslim minorities in the Netherlands®.

88



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Ethnic and Racial Studies 33: 451-472.
https://doi.org/10.1080/014198709033181609.

Migazin. 2011. ,Stellungsnahme zur Zwangsheirat-Studie:
Wissenschaftler werfen Schroder das Schiren antimuslimischer
Ressentiments vor.
https://www.migazin.de/2011/11/28/wissenschaftler-werfen-schroder-
das-schuren-antimuslimischer-ressentiments-vor/.

Mirbach, Thomas, Torsten Schaak und Katrin Triebl. 2011.
Zwangsverheiratung in Deutschland: Anzahl und Analyse von
Beratungsfallen. Opladen: Verlag Barbara Budrich.

Nauck, Bernhard. 2002. »Solidarpotenziale von
Migrantenfamilien™.  http://library.fes.de/fulltext/asfo/01389toc.htm.
Zugriff: 8.5.2024.

Nour. 2022. Tous coupables ils m’ont mariée de force. Paris:
Balland.

Pfahl-Traughber, Armin. 2016. ,Wer wihlt eigentlich
rechtsextrem?*.
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-
rechtsextremismus/222304/wer-waehlt-eigentlich-rechtsextrem/.

Poma Poma, Sara und Katharina Puhl, Hrsg. 2013. Perspectives
on Asian Migration — Transformations of Gender and Labour
Relations. Berlin: Rosa Luxenburg Stiftung.

Open Society Foundations. 2010. Muslime in Europa: Ein
Bericht aus elf Stadten in der Europdischen Union. Open Society
Foundations: New York.

Ramadan, Tariq. 2006. ,,,Ihr bekommt die Muslime, die Ihr
verdient’ FEuro-Islam und muslimische Renaissance. Blatter fir
deutsche und internationale Politik 6: 673-685.

Reimann, Anna. 2011. Zank um Zahlen, aus der Spiegel
30.11.2011. https://www.spiegel.de/politik/deutschland/zwangsehen-
studie-zank-um-zahlen-a-800786.html

Rizzo, Marco, Anna Miglietta, Silvia Gattino und Angela Fedi.
2020. ,,I feel Moroccan, I feel Italian, and I feel Muslim: second
generation Moroccans and identity negotiation between religion and
community belonging®. International Journal of Intercultural
Relations 77: 151-159. DOI:10.1016/j.ijintrel.2020.05.009.

89


https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/222304/wer-waehlt-eigentlich-rechtsextrem/
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/222304/wer-waehlt-eigentlich-rechtsextrem/

International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna

Ezzaou Abdessamad

Robbers, Gerhard. 2008. Forced Marriage and Honour Killing.
Brussels: European Parliament.

Rdbel, Sven. 2005. Carlito, der Kiez und der Koran, aus der
Spiegel 37/2005. https://www.spiegel.de/politik/carlito-der-kiez-und-
der-koran-a-61751bd5-0002-0001-0000-000041768189

Ruiz-Roman, Cristébal und Teresa M. Rascon. 2016. ,,Between
two shores: crises of values and upbringing practices among Moroccan
immigrant families in Andalusia, Spain®“. Children’s Geographies 15
(2): 177-192.

Safi, Mirna. 2009. ,Immigrants’ life satisfaction in Europe
between assimilation and discrimination”. European Sociological
Review 26: 159-176. https://doi.org/10.1093/esr/jcp013.

Saunders, B. Jennifer, Elena Fiddian-Qasmiyeh und Susanna
Snyder, Hrsg. 2016. Intersections of Religion and Migration: Issues at
the Global Crossroads. New York: Palgrave Macmillan.

Schiffer, Sabine. 2005a. Der Islam der Medien. Ein Beitrag der
Medienpéddagogik zur Rassismusforschung. Mediaculture, 1-10.
http://www.media-diversity.org/en/additional-files/documents/b-
studies-reports/Islam%20in%20the%20Media%20%5BDE%5D.pdf.

Schiffer, Sabine. 2005b. ,,Der Islam in deutschen Medien“. In
Aus Politik und Zeitgeschichte: APuZ, herausgegeben von der
Bundeszentrale fur politische Bildung, 23-30.
http://www.bpb.de/apuz/29051/muslime-in-europa.

Schiffer, Sabine. 2007. ,,Die Verfertigung des Islambildes in
deutschen Medien”“. In Mediale Barrieren. Rassismus als
Integrationshindernis, Herausgegeben von Siegfried Jager und Dirk
Halm, 167-200. Mnster: Unrast.

Schiffer, Sabine. 2011. ,Die ,Okonomie entscheidet*.
https://taz.de/Medienwissenschaftlerin-ueber-Islamophobie/!5115251/.

Schneider, Jan, Gunilla Fincke und Anne-Kathrin Will. 2013.
Muslime in  der  Mehrheitsgesellschaft:  Medienbild  und
Alltagserfahrungen in Deutschland. Berlin: Heenemann.

Sian, Katy, lan Law und Salman Sayyid. 2012. ,,The Media and
Muslims in the UK*.
https://www.ces.uc.pt/projectos/tolerace/media/\Working%20paper%20
5/The%20Media%20and%20Muslims%20in%20the%20UK.pdf.

90



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Shooman, Yasemin. 2014a. ,,,... weil ihre Kultur so ist.
Narrative des antimuslimischen Rassismus®. Bielefeldt: transcript.

Shooman, Yasemin. 2014b. ,Muslimisch, weiblich, unterdriickt
und gefahrlich. Stereotypisierungen muslimischer Frauen in aktuellen
Islam-Diskursen®. In Ressentiment und Konflikt. Vorurteile und
Feinbilder im Wandel, Herausgegeben von Wolfgang Benz, 86-98.
Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verl.

Strobl, Rainer und Olaf Lobermeier. 2007.
»Zwangsverheiratung:  Risikofaktoren und  Ansatzpunkte zur
Intervention®. In Bundesministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und
Jugend, Hrsg. Zwangsverheiratung in Deutschland, 27-71. Baden
Baden: Nomos Verlag.

Sydow, Christoph. 2006. Tariq Ramadan: ,,Wir bekommen die
Muslime, die wir verdienen®. https://www.disorient.de/magazin/tariq-
ramadan-wir-bekommen-die-muslime-die-wir-verdienen.

Szydlik, Marc, Hrsg. 2023. Generationen zwischen Konflikt und
Zusammenhalt. Zirich und Genf: Seismo.

Tosuner, Hakan. 2012. ,, The Media and Muslims in Germany*.
https://www.ces.uc.pt/projectos/tolerace/media/WP5/WorkingPapers%
205_Germany.pdf

Traverso, Enzo. 2017. Les nouveaux visages du fascime. Paris:
Editions Textuel.

van Heelsum, Anja und Maarten Koomen. 2016. ,,Ascription and
identity. Differences between first- and second-generation Moroccans
in the way ascription influences religious, national and ethnic group
identification®. Journal of Ethnic and Migration Studies 42: 277-291.
https://doi.org/10.1080/1369183X.2015.1102044.

Voas, David und Fenella Fleischmann. 2012. ,Islam Moves
West: Religious Change in the First and Second Generations®. Annual
Review of Sociology 38: 525-545. https://doi.org/10.1146/annurevsoc-
071811-145455.

Wadesango, Newman, Symphorosa Rembe und Owence
Chabaya. 2011. Violation of Women's Rights by Harmful Traditional
Practices. Anthropologist 13(2): 121-129.
DOI:10.1080/09720073.2011.11891187.

91


https://doi.org/10.1080/1369183X.2015.1102044

International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

Wagner, Constantin. 2011. Ressentiments gegen Muslime.
Soziale Funktionen des Islam-Diskurses in Deutschland. Marburg:
Tectum-Verl.

Wahl, Fabian. 2011. Der Islam in den Medien. Journalistische
Qualitat im Streit um die Mohammed-Karikaturen. Marburg: Tectum-
Verl.

Weber, Cora. 1989. Selbstkonzept, Identitdt und Integration.
Eine empirische Untersuchung tlrkischer, griechischer und deutscher
Jugendlicher in der Bundesrepublik Deutschland. Berlin. Verl. fuer
Wiss. u. Bildung.

WeiBkoppel, Cordula. 2007. ,Die zweite Generation.
Aufwachsen ~ mit  Alters-  und Kultur-Differenzen im
Einwanderungsland®. Zeitschrift fir Ethnologie 132: 181-208.

Wenzel, Bianca. 2005. ,,Zwangsheirat, Ehrverbrechen, Hiusliche
Gewalt“. In Zwangsheirat Hausliche Gewalt Ehrenmorde, Hrsg.
Referat fur interkulturelle Angelegenheiten. Druckconcept GmbH iG:
Isernhagen, 9-14.

! Der vorliegende Aufsatz basiert auf Ausziigen eines Vortrags, der am 2.11.2023 im
Rahmen der Tagung ,,60 Jahre Marokko—Deutschland® an der Universitidt Casablanca
gehalten wurde. Vor diesem Hintergrund liegt der Fokus in diesem Artikel auf
marokkanischen Einwander*innen.

2 Traditionelle kulturelle Praktiken spiegeln die Werte und Uberzeugungen wider, die
von den Mitgliedern einer Gemeinschaft oft Uiber Generationen hinweg getragen werden.
Jede soziale Gruppe weltweit besitzt spezifische traditionelle kulturelle Praktiken und
Uberzeugungen — einige davon sind fiir alle Mitglieder vorteilhaft, wahrend andere
bestimmten Gruppen, wie zum Beispiel Frauen, schaden (vgl. Wadesango et al., 2011).
In Anlehnung an Klimke (2019) wird in diesem Zusammenhang in jeder Kultur
zwischen positiven und negativen bzw. ,schiddlichen Elementen unterschieden.
Wiéhrend positive Elemente von Vorteil sind fiir alle Mitglieder*innen einer Kultur, sind
andere fir eine bestimmte Gruppe schédlich. So zéhlen zu den schédlichen Praktiken z.
B. die weibliche Genitalverstimmelung, die Zwangsverheiratung, die traditionellen
Geburtspraktiken, die Bevorzugung von Sohnen, Gewaltausiibung gegentber Frauen und
Méadchen etc.

% Von 2013 bis 2018 war Saliha Aydan Ozoguz Beauftragte der Bundesregierung fiir
Migration, Flichtlinge und Integration und seit 2021 ist sie Vizeprasidentin des
Deutschen Bundestages. Die stellvertretende SPD-Bundesvorsitzende wurde 1967 als
Kind tirkischer Kaufleute in Hamburg geboren.

92



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna
Ezzaou Abdessamad

#In diesem Zusammenhang bietet das auf Franzdsisch verfasste Buch «La plus haute des
solitudes. Misére affective et sexuelle d'émigrés nord-africains» [Die tiefste der
Einsamkeiten: Das emotionale und sexuelle Elend der nordafrikanischen Immigranten]
von dem marokkanischen Schriftsteller Tahar Ben Jelloun einen Blick in die Kulissen
der extremen Vereinsamung von Migrant*innen aus Nordafrika, zu einer recht
schwierigen Zeit (70er Jahre). In dem Buch werden Schwierigkeiten muslimischer
Migrant*innen dargestellt, sich in einem fremden Land einzuleben, mit einer fremden
Kultur konfrontiert zu sein und mit dem ablehnenden Verhalten der einheimischen
Bevdlkerung umzugehen (Ben Jelloun, 1977).

5 Im Vordergrund der Dimension Individualismus vs. Kollektivismus steht die
Einordnung der Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft. Individualismus
beschreibt Gesellschaften (z.B. Nordeuropéer*innen), in denen die Bindungen zwischen
den Individuen locker sind: man erwartet von jedem, dass er fir sich selbst und seine
unmittelbare Familie sorgt. Sein Gegenstiuck, der Kollektivismus beschreibt
Gesellschaften (z.B. Araber), in denen der Mensch von Geburt an in starke, geschlossene
Wir-Gruppen integriert ist, die ihn ein Leben lang schiitzen und dafir bedingungslose
Loyalitat verlangen (Hofstede, 1993, p67).

% In diesem Beitrag wird die internationale (englische) Ausgabe von El Pafs zitiert.

7 ,Das Blatt [die Welt] ist fihrend in Sachen Islamfeindlichkeit und dem damit
verbundenen neokonservativen Denken®, so betont die Medienwissenschaftlerin Schiffer
(2011) in einem Interview mit Taz tber Islamophobie.

8 Diskursstrange sind thematisch einheitliche Diskursverliufe, die aus einer Vielzahl von
Elementen, sogenannten Diskursfragmenten, zusammengesetzt sind. Ein wichtiges
Merkmal von Diskursstréngen ist ihre Eigenschaft, sich mit anderen Diskursstrangen zu
verschrinken. Das heilit, dass sie ,sich gelegentlich gegenseitig beeinflussen und
stlitzen, wodurch besondere diskursive Effekte zustande kommen® (J&ger, 2012, p81)
kénnen.

9 \Vgl. fiir einen Uberblick mit dhnlichen Fallbeispielen die Untersuchung von Strobl und
Lobermeier (2007) zur Zwangsverheiratung.

10 vgl. oben (Abschnitt 2) die Uberwiegend landlichen Gebiete, aus denen die
marokkanischen Gastarbeiter*innen stammen.

93



