
Journal of social sciences 

Democratic Arabic Center For Strategic, Political & 

Economic Studies, Germany-Berlin 

Vol 90 / Issue 73/ September 0902   

ISSN 2568-6739         p 07-16  

 

61 

 

 

Islamophobie in den Medien und traditionelle kulturelle Praktiken als 

Integrationsbarrieren für muslimische Einwander*innen 

Abdelaziz Bouchara* 

Universität Hassan II. Casablanca- Marokko 

abdelaziz.bouchara@univh2c.ma 

https://orcid.org/0000-0002-3480-490X 

Received: 63/90/0902, Accepted: 07/90/0902, Published: 79/90/2025 

 

 

Abstract: Der vorliegende Beitrag setzt sich mit Islamophobie in den Medien 

sowie mit traditionellen kulturellen Praktiken als Integrationsbarrieren für 

muslimische Einwander*innen auseinander. Es wird aufgezeigt, wie 

innerfamiliäre und generationsübergreifende Konflikte – häufig kulturell 

bedingt – in den Medien oft vorrangig als religiöse Probleme und als Ausdruck 

gescheiterter Integration dargestellt werden. Dabei bleiben die tatsächlichen 

Ursachen und Hintergründe solcher Konflikte oftmals unbeachtet. Ziel des 

Beitrags ist es, neue Erkenntnisse im Umgang mit kulturellen Praktiken 

muslimischer Einwander*innen zu gewinnen und den öffentlichen Diskurs 

über Islamophobie kritisch zu reflektieren. Das Datenkorpus umfasst 

ausgewählte Zeitungsartikel, die mithilfe der Kritischen Diskursanalyse nach 

Jäger und Jäger (2007) im Hinblick auf familiäre Spannungen – exemplarisch 

dargestellt durch häusliche Gewalt und Zwangsehen – analysiert werden. 

 Keywords: Muslimische Einwander*innen, Integrationsbarrieren, kulturelle 

Praktiken, Medien, Islamophobie. 

 

 

 

 

 
*Corresponding author  

 

 
 
 
 
 

mailto:abdelaziz.bouchara@univh2c.ma
https://orcid.org/0000-0002-3480-490X


Journal of social sciences 

Democratic Arabic Center For Strategic, Political & 

Economic Studies, Germany-Berlin 

Vol 90 / Issue 73/ September 0902  

ISSN 2568-6739         p61-93 

 

62 

 

 

Islamophobia in the media and traditional cultural practices as barriers to 

integration for Muslim immigrants 

Abdelaziz Bouchara* 

Universität Hassan II. Casablanca- Marokko 

abdelaziz.bouchara@univh2c.ma 

https://orcid.org/0000-0002-3480-490X 

 

Received: 73/90/0902, Accepted: 07/90/0902, Published: 79/90/2025 

 

 

Abstract: This article examines Islamophobia in the media as well as 

traditional cultural practices as barriers to integration for Muslim immigrants. 

It highlights how intra-family and intergenerational conflicts—often rooted in 

cultural norms—are frequently portrayed in the media primarily as religious 

problems and as indicators of failed integration. In doing so, the actual causes 

and underlying contexts of such conflicts are often overlooked. The aim of this 

contribution is to gain new insights into how cultural practices of Muslim 

immigrants are dealt with and to critically reflect on the public discourse 

surrounding Islamophobia. The data corpus consists of selected newspaper 

articles that are analyzed using Critical Discourse Analysis according to Jäger 

and Jäger (2007), focusing on family-related tensions, exemplified by domestic 

violence and forced marriages. 

 Keywords: integration barriers, cultural practices, media coverage of 

Muslims, islamophobia. 

 

 

 

 

 
*Corresponding author  

 

 
 
 
 
 

mailto:abdelaziz.bouchara@univh2c.ma
https://orcid.org/0000-0002-3480-490X


 مجلة العلوم الإجتماعية
برلين-المركز الديمقراطي العربي ألمانيا  

 0202 سبتمبر/37/العدد 09المجلد:

ISSN 2568-6739             39-16ص
 

63 

 

 
 

الإسلاموفوبيا في وسائل الإعلام والممارسات الثقافية التقليدية كعوائق أمام اندماج المهاجرين 
 المسلمين

Abdelaziz Bouchara* 

Universität Hassan II. Casablanca- Marokko 

abdelaziz.bouchara@univh2c.ma 

https://orcid.org/0000-0002-3480-490X 
 

 

 30/09/2025تاريخ النشر:  - 23/09/2025تاريخ القبول:  - 17/08/2025تاريخ الاستلام: 

 يتناول هذا المقال ظاهرة الإسلاموفوبيا في وسائل الإعلام والممارسات الثقافية كعوائق أمام :ملخص
اندماج المهاجرين والمهاجرات المسلمين. ويُبرز كيف أن الصراعات داخل الأسرة وبين الأجيال، التي 

أي باعتبارها  –غالبًا ما تعود إلى ممارسات ثقافية، يتم تصويرها في وسائل الإعلام بشكل مختلف 
ئلة المتعلقة بالأسباب مشكلة دينية بالدرجة الأولى ودليلًا على فشل الاندماج. وغالبًا ما تبقى الأس

منة وراء هذه الأفعال دون إجابة. يهدف هذا المقال إلى تقديم رؤى جديدة حول الحقيقية والخلفيات الكا
كيفية التعامل مع الممارسات الثقافية للمهاجرين المسلمين، وتشجيع التفكير النقدي حول الخطاب 
المتعلق بالإسلاموفوبيا. يتكوّن المتن النصي من مقالات صحفية مختارة، تم تحليلها باستخدام التحليل 

 .النقدي للخطاب مع التركيز على التوترات الأسرية التي تُجسّد من خلال العنف المنزلي والزواج القسري 
المهاجرون المسلمون، عوائق الاندماج، الممارسات الثقافية، وسائل الإعلام، الكلمات المفتاحية: 

 الإسلاموفوبيا
 
 المؤلف المرسل*

mailto:abdelaziz.bouchara@univh2c.ma
https://orcid.org/0000-0002-3480-490X


International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

64 

 

1 Einleitung 

Die Bewegung von Menschen über geographische Grenzen hinweg ist ein 

Phänomen, das in nahezu allen historischen Zeiten und Regionen auftritt. 

Insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg kam es zu umfassenden 

Arbeitsmigrationen, die die westeuropäischen Industriestaaten nachhaltig 

prägten. Zahlreiche dieser Migrant*innen stammten aus islamisch 

geprägten Ländern, darunter auch Marokko1. Ein Großteil dieser 

muslimischen Einwander*innen brachte ihren Glauben und ihre 

kulturellen Praktiken mit und versuchte, diese an das Leben in den 

Gastgesellschaften anzupassen (vgl. Saunders et al., 2016). Dieser 

Anpassungsprozess gestaltete sich oft langwierig und führte in einigen 

Fällen zu Schwierigkeiten, die sowohl auf islamophobe Einstellungen als 

auch auf traditionelle kulturelle Praktiken2 zurückzuführen sind. 

In dieser Arbeit werden die kulturellen Praktiken im Zusammenhang mit 

häuslicher Gewalt und Zwangsheirat in bestimmten Milieus muslimischer 

Familien – mit besonderem Fokus auf marokkanische Einwanderer – 

anhand ausgewählter Tageszeitungen untersucht. Dabei wird aufgezeigt, 

wie innerfamiliäre und generationsübergreifende Konflikte, die auf 

traditionelle kulturelle Praktiken zurückgeführt werden können, in einigen 

Medienbeiträgen bewusst oder unbewusst oft primär als religiöses 

Problem und als Zeichen gescheiterter Integration dargestellt werden. Die 

Frage nach den tatsächlichen Ursachen und Hintergründen solcher 

Handlungen bleibt dabei jedoch oft unbeantwortet. Im Fokus dieser 

Analyse steht zudem die Herausarbeitung der Zuschreibungen und 

Bewertungen des Islams und der Muslim*innen in den Medien sowie die 

Deutung dieses Medienbildes. Diese Deutung sollte nämlich die Meinung 

der Leser*innen widerspiegeln, da sie die Rezipient*innen der 

Nachrichten sind. Luhmann betont: „Was wir über unsere Gesellschaft, ja 

über die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die 

Massenmedien“ (Luhmann 2004, p9).  

Mithilfe der Kritischen Diskursanalyse nach Jäger und Jäger (2007) 

werden Zeitungsartikel aus der Süddeutschen Zeitung, der Frankfurter 

Allgemeinen Zeitung, der Welt und der tageszeitung zu den oben 

genannten Themen analysiert. Diese Methode zielt darauf ab, „diskursive 

Sagbarkeitsfelder darzustellen, diese zu interpretieren und einer Kritik zu 

unterziehen“ (Jäger und Jäger, 2007, p15). Kritik bedeutet in diesem 

Zusammenhang nicht, dass Diskurse notwendigerweise falsch, unwahr 

oder verzerrt sind (ebd., p36). Vielmehr geht es darum, 

Selbstverständliches infrage zu stellen, herrschende Diskurse zu 

kritisieren sowie neue Seh- und Deutungsgewohnheiten zu erarbeiten und 

zu diskutieren (ebd., p8). Empirisch ist ein Diskurs als eine Kette von 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

65 

 

Aussagen zu verstehen, die zu einem bestimmten gesellschaftlichen 

Thema gemacht werden (können). Dabei beschränkt sich die 

Diskursanalyse nicht nur auf die Untersuchung von Sprache; auch 

bildliche Elemente sind zentrale Bestandteile der Auseinandersetzung 

(Jäger, 2010, p68). Aus diesem Grund kommt der Analyse der Symbolik, 

wie sie in dieser Arbeit durchgeführt wird, eine besondere Bedeutung zu.  

Der Analysezeitraum umfasst hauptsächlich die Zeit nach der 

Veröffentlichung eines Gastbeitrags der damaligen Familienministerin 

Kristina Schröder (CDU) am 8. November 2011 in der konservativ-

liberalen Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAZ). Dieser Beitrag basierte 

auf den Ergebnissen der Studie „Zwangsverheiratung in Deutschland“ 

von Mirbach et al. (2011). Dabei wurde Schröder vorgeworfen, die 

Befunde der Studie verzerrt darzustellen und anti-muslimische 

Ressentiments zu schüren. Der Fokus liegt also auf Schröders Beitrag und 

den unmittelbar darauffolgenden Reaktionen zwischen 2011 und 2013, 

die sowohl Bestätigung als auch Kritik beinhalteten. Die Analyse dieser 

Medienbeiträge wird durch Studien aus der Literatur ergänzt. 

Bei der Auswahl der Quellen war es entscheidend, publizistisch relevante 

Medien zu finden, die kontinuierlich über das Geschehen im 

Zusammenhang mit Muslim*innen berichten, die oben dargestellte 

Problemstellung explizit beleuchten und Schröders Gastbeitrag 

thematisieren. Deshalb wurden überwiegend Leitmedien aus Deutschland 

ausgewählt, die eine ähnliche Erscheinungshäufigkeit, ein vergleichbares 

Verbreitungsgebiet und eine ähnliche Vertriebsart haben. Dazu gehören 

die Süddeutsche Zeitung, die Frankfurter Allgemeine Zeitung, Die Welt 

und die tageszeitung. Zudem wurde darauf geachtet, dass diese Zeitungen 

ein breites Spektrum politischer Orientierungen abdecken: So gelten die 

Süddeutsche Zeitung und die tageszeitung als linksliberal, während die 

Frankfurter Allgemeine Zeitung und Die Welt eher konservativ-liberal 

sind. Die untersuchten Zeitungen haben zudem eine sehr gute Reputation 

und genießen weitgehend den Ruf seriöser Berichterstattung, wodurch das 

Qualitätsmerkmal der Glaubwürdigkeit gewährleistet ist. Außerdem 

wurde das Online-Fachmagazin Migazin hinzugezogen, das sich auf 

Integration und Migration fokussiert. Um ein breites Spektrum 

abzubilden, wurden auch andere europäische Zeitungen einbezogen, wie 

beispielsweise El País, Boulevardzeitungen wie The Sun und 

Sonntagszeitungen wie Le Journal de Dimanche. Ziel war es, die 

Bandbreite islamophober Tendenzen in den Medien darzustellen, 

insbesondere in Bezug auf die Themen „häusliche Gewalt“ und 

„Zwangsheirat“. 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

66 

 

In Abschnitt 2 wird zunächst ein historischer Überblick über die 

Hintergründe und Bedingungen zur Zeit der ersten (marokkanischen) 

Gastarbeiter*innen gegeben. Anschließend wird in Abschnitt 3 erörtert, 

inwiefern Jugendliche mit Migrationshintergrund einem sogenannten 

Kulturkonflikt ausgesetzt sind. Zu diesem Thema gibt es bislang 

widersprüchliche Annahmen: Einige Studien gehen von einem stärkeren 

Zusammenhalt aus, während andere häufiger von intergenerationellen 

(Kultur-)Konflikten im Vergleich zu einheimischen Jugendlichen 

berichten. In Abschnitt 4 werden kulturelle Praktiken, die in einigen 

Familien mit muslimischem Hintergrund vorkommen, anhand von 

Zeitungsartikeln zu den Themen „häusliche Gewalt“ und „Zwangsheirat“ 

dargestellt. Es soll verdeutlicht werden, dass die Berichterstattung in den 

Medien über solche Themen oft dazu führt, dass diese Praktiken 

fälschlicherweise dem Islam zugeschrieben werden, anstatt sie als 

inakzeptable Folgen bestimmter patriarchalischer Traditionen zu 

erkennen. Im Fazit (Abschnitt 5) runden die Perspektiven und 

Empfehlungen für eine inklusive Gesellschaft die Arbeit ab. Dabei 

werden Handlungsmöglichkeiten, insbesondere für die Praxis, sowohl auf 

Seiten der Medien als auch der Politik zusammengefasst. Anhand der 

Ergebnisse dieses Beitrags können neue Erkenntnisse über den Umgang 

mit kulturellen Praktiken muslimischer Einwander*innen sowie zur 

Reflexion des Mediendiskurses über Islamophobie gewonnen werden. 

2 Historischer Hintergrund  

Migration ist eng mit wirtschaftlichen und politischen Entwicklungen 

verknüpft. Nach dem Zweiten Weltkrieg begannen westeuropäische 

Industriestaaten ab 1963, Arbeitskräfte aus Marokko anzuwerben. 

Besonders ländliche Regionen wie Agadir, Ouarzazate und die nördlichen 

Provinzen Al Hoceima und Nador verzeichneten hohe Migrationsraten 

(vgl. de Haas 2005, 9). Wie die meisten Gastarbeiter*innen gingen auch 

die marokkanischen Arbeitskräfte ursprünglich davon aus, dass ihr 

Aufenthalt in den Gastländern nur temporär sein würde. Diese Annahme 

wurde von den Aufnahmegesellschaften geteilt, weshalb eine langfristige 

Integration anfangs nicht vorgesehen war. Auch die politische Förderung 

der Integration blieb zu Beginn aus, wie beispielsweise Aydan Özoğuz3 

für die Bundesrepublik Deutschland betont: 

Es gab damals keine Konzepte. Ich kann verstehen, dass man nach 

den ersten Anwerbeabkommen dachte, die Menschen würden 

wieder gehen. Das dachten die meisten Gastarbeiter*innen ja auch. 

Aber auch später wurde kaum etwas für eine wirkliche Integration 

getan. Der erste Ausländerbeauftragte der Bundesregierung, Heinz 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

67 

 

Kühn, hat bereits 1978 gefordert, dass wir uns verstärkt um 

Sprachkurse und Bildung kümmern müssen. Das hatte aber keine 

Auswirkungen (Aydan Özoğuz zit. nach Heißler, 2015). 

Trotz widriger Arbeits- und Lebensbedingungen in den 

Zuwanderungsgesellschaften sind die meisten muslimischen 

(marokkanischen) Einwander*innen geblieben. Im Zuge der 

Familienzusammenführung holten viele der angeworbenen 

(marokkanischen) Arbeitsmigrant*innen ihre Familien nach, um ihren 

Kindern eine bessere Zukunft zu ermöglichen. Dabei lebten sie teilweise 

in sozialen Milieus, die sich von der Mehrheitsgesellschaft abgrenzten 

und ein alternatives Wertesystem verfolgten. Die Integration gestaltete 

sich daher in einigen Fällen schwierig, zumal die 

Familienzusammenführung von keiner begleitenden Wohnungspolitik 

unterstützt wurde (vgl. Benguigui, 1997). 

Wie auch andere Gastarbeiter*innen erfuhren einige Marokkaner*innen 

Ablehnung, sodass es in bestimmten Fällen zu ausländerfeindlichen 

Ressentiments gegenüber den „Fremden aus Afrika“ kam (vgl. z. B. 

Castles und Kosack 1973). Für einige führte dies dazu, dass sie sich 

intensiver mit den neuen Kulturen der Aufnahmegesellschaften 

auseinandersetzten. Viele suchten deshalb nach Zugehörigkeit und 

Geborgenheit, die sie häufig unter ihren Landsleuten fanden.4 Einige von 

ihnen versuchten zudem, ihre Kinder nach den traditionellen, religiösen 

und kulturellen Werten und Normen ihres Herkunftslandes zu erziehen, 

insbesondere in den Ausländerquartieren, obwohl die jugendlichen 

Migrant*innen anders sozialisiert wurden als ihre Eltern. In diesem 

Zusammenhang beschreiben Fuhrer und Mayer (2005), wie sich die 

Kinder von Migrationsfamilien im Integrations- und 

Akkulturationsprozess häufig zwischen „zwei Welten bewegen“. Die 

Anpassung an die Werte und Verhaltensweisen der neuen Gesellschaft 

(Akkulturation) führt oftmals zu Spannungen zwischen der Annahme 

neuer Werte und dem Beibehalten alter Werte (vgl. Berry, 1992), was 

schließlich zu Generationenkonflikten führen kann.  

3 Kulturkonflikte in den Migrantenfamilien 

In diesem Abschnitt wird untersucht, inwiefern Jugendliche mit 

Migrationshintergrund einem intergenerationellen Kulturkonflikt 

ausgesetzt sind. In diesem Zusammenhang zeigen die Ergebnisse einer 

niederländischen Untersuchung von Kalmijn (2018), dass innerfamiliäre 

Konflikte zwischen Jugendlichen und ihren Eltern marokkanischer und 

türkischer Herkunft im Vergleich zu einheimischen Jugendlichen und 

deren Eltern überdurchschnittlich häufig auftreten. Hauptverantwortlich 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

68 

 

hierfür sind abweichende Ansichten und (Lebens-)Vorstellungen 

zwischen den beiden Generationen, die darauf zurückzuführen sind, dass 

sich diese Jugendlichen tendenziell an den Werten und Normen der 

„neuen“ Gesellschaft orientieren. Dies führt zu Widerstand seitens ihrer 

Eltern, da die Werte und Normen der neuen Gesellschaft weitgehend mit 

denen der Herkunftskultur nicht übereinstimmen. Auch die Ergebnisse 

von Ruiz-Roman und Rascon (2016) und Echevarría (2012) spiegeln die 

hohen Leistungsanforderungen wider, die marokkanische Eltern, die nach 

Spanien ausgewandert sind, an ihre Kinder stellen. Dies führt oft zu 

intergenerationellen Konflikten innerhalb von Migrantenfamilien, 

insbesondere im Fall von Müttern, die für die Erziehung ihrer Kinder 

verantwortlich sind, und ihren Töchtern (vgl. ebd.).  

Allerdings zeigen viele Untersuchungen deutlich, dass intergenerationale 

Konflikte innerhalb muslimischer (marokkanischer) Migrant*innen in 

europäischen Ländern, wie Italien (vgl. Rizzo et al., 2020), den 

Niederlanden (vgl. Maliepaard et al., 2010) und Österreich (vgl. 

Höllinger, 2022), eher gering ausgeprägt sind. Diese Ergebnisse 

widersprechen erheblich den Ansichten, die weiter oben dargestellt 

werden. Bei Konflikten in Familien mit Migrationshintergrund handelt es 

sich oft eher um typische Generationenkonflikte, die auf den speziellen 

Lebensabschnitt der Adoleszenz, also den Übergang vom Kindes- ins 

Erwachsenenalter, zurückzuführen sind und daher jugendspezifische 

Konfliktmuster repräsentieren (vgl. Weber, 1989). Natürlich gibt es bei 

einigen Familien Konflikte, die einen „Kulturkonflikt“ widerspiegeln, der 

innerhalb der Familie ausgetragen wird. Dieser wird, so Gapp (2007), 

meist durch den Grad der Anpassung der Eltern an die Aufnahmekultur 

bestimmt: Je höher deren Assimilationsleistung, desto geringer der erlebte 

Zwiespalt ihrer Kinder.  

Zwar gibt es intergenerationale Konflikte innerhalb von 

Migrantenfamilien, jedoch haben Autoren auch auf die Heterogenität 

innerhalb der Bevölkerung von (nicht-westlichen) Einwandererfamilien 

hingewiesen (vgl. Szydlik, 2023). Daher sollte die „zweite“ oder „dritte 

Generation“ keineswegs als eine einheitliche Gruppe angesehen werden. 

Ihre Mitglieder*innen weisen erhebliche Unterschiede auf, etwa in Bezug 

auf den sozioökonomischen Status ihrer Eltern, die spezifischen 

Traditionen und Werte ihrer Familien, die jeweilige Migrationsgeschichte 

sowie die Herkunftsregionen und andere charakteristische Merkmale. Es 

ist daher wichtig, dass Medien auf eine realistische Darstellung von 

Heterogenität setzen. Dabei sollten sie verdeutlichen, dass Muslim*innen 

(genau wie Personen der europäischen Mehrheitsgesellschaft) 

vollkommen unterschiedlich sind und sowohl positive als auch negative 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

69 

 

Eigenschaften und Verhaltensweisen zeigen. Es kann europäischen 

Medien zwar nicht pauschal Islamfeindlichkeit vorgeworfen werden, 

dennoch zeichnen sie durch die Auswahl der Themen und die Art ihrer 

Darstellung oft ein einseitiges und negatives Bild des Islam (vgl. 

Bonfadelli, 2007). 

Statt beispielsweise häusliche Gewalt und Kriminalität als allgemeine 

Probleme zu behandeln, die weltweit und unabhängig von der 

Religionszugehörigkeit verbreitet sind, wird vermittelt, dass der Islam als 

Religion die Ursache sei. So wird der Islam für das Scheitern der 

Integration verantwortlich gemacht und Muslim*innen werden oft 

pauschal als schwer integrierbar erklärt (vgl. El-Menouar, 2016). In 

Wirklichkeit sind es vor allem Migrant*innen aus sozioökonomisch 

benachteiligten Schichten, die durch hohe Arbeitslosigkeit, 

Ausgrenzungserfahrungen, niedriges Bildungsniveau und patriarchale 

Strukturen geprägt sind, die Schwierigkeiten haben, den Weg zur 

Integration zu finden (vgl. u.a. Heine et al. 2012; Strobl und Lobermeier, 

2007). Bei solchen Migrantenfamilien kann es zu innerfamiliären 

Konflikten kommen, die von einigen Medien aufgegriffen werden, um die 

Dramatik der Berichterstattung zu erhöhen. In manchen Fällen entsteht 

dabei ein verzerrtes Bild einer rückständigen Religion, das Vorurteile und 

Ängste verstärken kann. Im Folgenden werden Beispiele kultureller 

Praktiken in einigen Familien muslimischer Herkunft am Beispiel von 

häuslicher Gewalt und Zwangsheirat anhand von Zeitungsartikeln  

veranschaulicht. Dabei wird unter anderem gezeigt, wie innerfamiliäre 

und generationsübergreifende Konflikte, die auf kulturelle Praktiken 

zurückzuführen sind, in den Medien jedoch anders dargestellt werden 

können. 

4 Konflikte zwischen den Generationen in der Migration und ihre 

Darstellung in den 

   Medien 

Die meist modern-individualistische Lebensweise5 in Europa stellt 

manche Eltern vor große Herausforderungen, besonders jene mit einem 

stark traditionellen Werteverständnis (El-Mafaalani und Toprak, 2011, 

p60). Nach Boos-Nünning et al. (2005) erwarten einige migrierte 

Eltern von ihren Kindern, traditionelle Werte und Denkweisen aus 

ihren Herkunftsländern – oft aus ländlichen und ärmeren Regionen – 

zu übernehmen, auch wenn diese sich in den 

Zuwanderungsgesellschaften nicht umsetzen lassen. In Familien mit 

muslimischem Hintergrund wird von Kindern häufig ein hohes Maß an 

Disziplin, Respekt und Gehorsam gegenüber den älteren 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

70 

 

Familienmitgliedern erwartet. Dies umfasst auch eine kollektivistische 

Denkweise und Loyalität gegenüber der Familie. Solche Erwartungen 

können jedoch in Konflikt mit den Werten der Aufnahmegesellschaft 

stehen und Orientierungsprobleme verursachen (Weißköppel, 2007). 

Diese Konflikte führen oft zu harten Disziplinierungsmaßnahmen, die 

von Taschengeldentzug und Handyverbot bis hin zu Hausarrest, 

häuslicher Gewalt und sogar Zwangsheirat reichen können. Wenn 

jedoch Medien über solche Praktiken berichten, haben die Fälle oft nur 

eines gemeinsam: Der Täter oder das Opfer hat Wurzeln im islamisch 

geprägten Ausland, wie in der folgenden Passage aus El País 

ersichtlich, die als Einleitung zur vorliegenden Studie dienen soll: 

The case last month of a 16-year-old Moroccan woman rescued by 

Barcelona police from a forced marriage [eigene Hervorhebung] to 

her cousin […]. A number of similar cases involving woman from 

Islamic nations [eigene Hervorhebung] abused by their husbands 

have hit the headlines this year. […]. Arranged marriages are 

common in much of rural Morocco, particularly between cousins. 

[…]. Kept in isolation and threatened with rejection by their family 

if they talk to the authorities, it is extremely difficult for young 

women in arranged marriages from countries like Morocco to find a 

way out of their situation, even when they are living in Spain. In a 

similar recent case in Barcelona, another young Moroccan woman 

who had been kept under lock and key by her husband (who had 

also physically abused her) told  police that when she had made her 

mother aware of her situation, she was told she must accept such 

treatment as this was how marriages worked (El-Pais 12. April 

2011).6 

Der Artikel berichtet über die Zwangsverheiratung einer 16-jährigen 

marokkanischen Frau in Barcelona und beschreibt, wie in ländlichen 

Gebieten Marokkos arrangierte Ehen, insbesondere zwischen Cousins, 

üblich seien. Junge Frauen, die solche arrangierten Ehen ablehnen, 

werden häufig isoliert und von ihrer Familie unter Druck gesetzt, ihr 

Schicksal zu akzeptieren. Obwohl El País als linksliberale 

Tageszeitung höchstwahrscheinlich keine Absicht hat, sich 

islamfeindlich zu zeigen, lösen Bezeichnungen wie „Islamic nations“ 

oder „from countries like Morocco“ bei den Leser*innen Misstrauen 

gegenüber Europäer*innen muslimischen Glaubens aus. Gleichzeitig 

geraten Muslim*innen schnell unter Generalverdacht, wenn es um 

häusliche Gewalt und Zwangsheirat geht. 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

71 

 

Seit den Anschlägen vom 11. September 2001 lässt sich eine Zunahme 

expliziter Schuldzuweisungen gegenüber Musliminnen im 

Zusammenhang mit unterschiedlichen Straftaten beobachten (Schiffer, 

2007, p176). Dies trägt dazu bei, dass entsprechende Behauptungen 

von Rezipient*innen seitdem als besonders plausibel wahrgenommen 

werden. Eine wirksame Technik zur Bedeutungsverknüpfung stellt in 

diesem Zusammenhang der sogenannte „Sinn-Induktionsschnitt“ dar 

(vgl. Schiffer, 2005a/b). Dabei werden Bilder, Texte oder Text-Bild-

Kombinationen ohne explizite argumentative Verknüpfung 

nebeneinandermontiert, entfalten jedoch durch ihre Anordnung ein 

hohes Suggestionspotenzial (Schiffer, 2005a, p3). Ein ähnlicher 

sinninduktiver Effekt lässt sich auch durch einfache Adjektivierungen 

erzielen. So kann beispielsweise die adjektivische Konstruktion 

„Islamic nations“ eine implizite Verbindung zwischen „forced 

marriage“ und der Religion der Täter nahelegen, selbst wenn ein 

solcher Zusammenhang nicht explizit hergestellt wird. Adjektive 

dienen dazu, „durch Substantive vermittelte Basisvorstellungen näher 

zu bestimmen“, weshalb sie auch als Beiwörter bezeichnet werden 

(Köller 2004, p356), und übernehmen in der Regel eine deskriptive 

oder wertende Funktion. Insbesondere wenn ein Täter als Muslim 

identifiziert wird, wird seine religiöse Zugehörigkeit häufig erwähnt – 

unabhängig davon, ob sie für das Tatgeschehen von Relevanz ist. In 

zahlreichen Medienberichten – etwa im Fall des Mordes an Hatun 

Sürücü durch ihren Bruder – wurde die muslimische Herkunft der 

Familie wiederholt hervorgehoben, ohne dabei zwischen kulturellen, 

religiösen und individuellen Beweggründen differenziert zu werden. 

Die Tat wurde nicht nur als „Ehrenmord“ klassifiziert, sondern 

vielfach auch im Kontext „des Islam“ oder „muslimischer Traditionen“ 

verhandelt – oftmals ohne klare Trennung der Frage, ob und inwiefern 

religiöse Überzeugungen tatsächlich eine Rolle spielten. Auf diese 

Weise wurde suggeriert, der Islam sei per se frauenunterdrückend (vgl. 

z. B. Röbel ,2005). 

In diesem Zusammenhang zeigt Schiffer (2007, 169) am Beispiel der 

häufig verwendeten Wortverknüpfung „radikal-islamisch“ in der 

medialen Berichterstattung in Deutschland, wie der Islam dadurch 

automatisch in einen nicht näher definierten und daher stark 

vereinfachten Zusammenhang mit Radikalität und Extremismus 

gebracht wird. Auch in der Berichterstattung über häusliche Gewalt 

und Zwangsheirat zeigt sich dies, wenn durch die Hervorhebung der 

muslimischen Religionszugehörigkeit der Tatverdächtigen ein kausaler 

Zusammenhang zwischen Religion und Gewalthandlung suggeriert 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

72 

 

wird. Gemäß dem Wahrnehmungsprinzip der Sinn-Induktion entstehen 

dann bestimmte Assoziationsketten, die eine Vorstellung hervorrufen 

und zu einer negativen Darstellung der jeweiligen Gruppe beitragen. 

Bereits hier liegt eine Diskriminierung vor, wenn Personen nicht als 

Individuen, sondern lediglich als Elemente einer Personengruppe 

kategorisiert und in diesem Zusammenhang bewertet werden. „Sinn-

Induktionsphänomene“ sind sowohl in filmischen Darstellungen wie 

Fernsehdokumentationen als auch in den Printmedien zu finden und 

können das Bild, das sich die Rezipient*innen vom Islam machen, 

beeinflussen (Schiffer, 2005a, p2).  

Durch die Konstruktion einer Gruppe gelingt es – sei es implizit oder 

explizit –, Eigenschaften zuzusprechen, die durch die ›Markierung‹ 

dieser Gruppe erfolgen. Da die Aufmerksamkeit auf diese Gruppe 

gerichtet wird – weil sie markiert ist –, werden Phänomene zunehmend 

der Gruppenzugehörigkeit zugeschrieben. Neben der Markierung als 

Sondergruppe spielt die Zuweisung bestimmter Eigenschaften zu 

dieser markierten Gruppe eine wichtige Rolle. Markierungen des 

„Islamischen“ häufen sich dabei im Negativen. Wenn in einem Diskurs 

der Ausdruck „from countries like Morocco”, wie in der Passage aus 

El País, verwendet wird, soll durch das Beispiel „Marokko“ eine 

spezifische Gruppe beschrieben werden. Das Wort „like“ (wie) führt 

jedoch zu einer Generalisierung, die nicht nur Marokko umfasst, 

sondern auch implizit alle Länder, die als „ähnlich“ empfunden 

werden, in diesem Fall meist nordafrikanische Staaten. Diese 

Konstruktion reduziert die Vielfalt der Kulturen, Religionen und 

politischen Systeme in diesen Ländern auf einige wenige Merkmale, 

die als typisch für „muslimische“ oder „arabische“ Gesellschaften 

gelten, und ignoriert die komplexe Realität, dass es innerhalb der 

muslimischen Welt enorme Unterschiede gibt. Diese Formulierung 

legt nahe, dass diese Länder eine homogene Kultur, Religion oder 

Praxis teilen. Eine weitere Gefahr besteht darin, dass durch diese 

pauschale Kategorisierung die Vorstellung entsteht, dass alle 

Menschen aus diesen Ländern ähnlich sind, insbesondere in ihrem 

religiösen Verhalten.  

Die Verallgemeinerung von Untaten einzelner auf eine ganze Gruppe 

scheint nach wie vor ein dominierendes Muster menschlicher 

Wahrnehmung zu sein. Ein Beispiel hierfür ist die damalige 

Familienministerin (2009–2013) Kristina Schröder (CDU: Christlich 

Demokratische Union Deutschlands; heute MdB: 

Bundestagsabgeordnete). Sie schlussfolgerte in einem Gastbeitrag in 

der konservativ-liberalen Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 8. 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

73 

 

November 2011 aus den Ergebnissen der Studie „Zwangsverheiratung 

in Deutschland“ von Mirbach et al. (2011), dass „83,4 % der von einer 

Zwangsverheiratung Betroffenen muslimische Eltern hätten“. Somit 

wurde Zwangsverheiratung pauschal der Gruppe der Muslim*innen 

zugeschrieben. Im Zeitungsbeitrag differenziert Schröder jedoch nicht 

zwischen angedrohter und tatsächlich vollzogener Zwangsheirat. Dabei 

weist sie gleich zu Beginn darauf hin, dass Beratungsstellen im Jahr 

2008 insgesamt 3443 Fälle von Zwangsverheiratung gemeldet hätten. 

Die zugrunde liegende Studie hingegen unterscheidet klar zwischen 

Personen, denen eine Zwangsheirat lediglich drohte, und jenen, die 

tatsächlich zur Ehe gezwungen wurden – letztere machten nur rund ein 

Drittel der erfassten Fälle aus. Zudem weist die Studie darauf hin, dass 

die Gesamtzahl auch Mehrfacherfassungen enthalten kann, da 

Betroffene sich häufig an mehrere Beratungsstellen wenden (vgl. 

Reimann, 2011). Wissenschaftler*innen der Zwangsheirats-Studie 

fühlten sich „hinters Licht geführt“: Familienministerin Schröder habe 

die Befunde der Studie verzerrt und anti-muslimische Ressentiments 

geschürt (Migazin, 2011). Poma Poma und Pühl (2013) sind ebenfalls 

der Meinung, dass Schröders Behauptung schlichtweg falsch sei, 

denn Betroffene von Zwangsverheiratung wurden zu keiner Zeit im 

Rahmen dieser Studie befragt. Es handelte sich bei der genannten 

Zahl vielmehr um das Ergebnis einer Befragung von Berater*innen, 

die rückwirkend Auskunft über Fälle von (angedrohten) 

Zwangsverheiratungen im Jahr 2008 geben sollten. Es wurde nicht 

erfragt, ob die Berater*innen die Religion der Eltern abgefragt 

haben, ob sie im Nachhinein versucht haben, sich zu erinnern, oder 

ob sie bloße Vermutungen äußern (2013, p98). 

So kam es im Rahmen der Veröffentlichung der Studie im November 

2011 zu einem Skandal, der Aufsehen erregte und deutlich machte, mit 

welchen Mitteln eine Politikerin versuchte, die Zahl der möglichen 

Betroffenen „künstlich“ zu erhöhen (ebd., p97). Als 

Familienministerin forderte sie, „den politischen Islam genauso zu 

bekämpfen wie den Terrorismus“. Sie fügte hinzu: „Es gibt eine 

gewaltverherrlichende Machokultur bei einigen jungen Muslimen, die 

auch kulturelle Wurzeln hat“, sagte sie bereits im Jahr 2011. Statistisch 

belegen konnte sie diese These jedoch nicht und fügte hinzu: Den 

Zusammenhang zwischen Zwangsheirat und Islam dürfe man nicht 

leugnen, so die Tageszeitung (Akyol, 2011).    

Nun stellt sich die Frage, wie die konservative Zeitung Die Welt auf 

die Behauptungen der Familienministerin Kristina Schröder reagiert 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

74 

 

hat. Statt sich kritisch mit diesen auseinanderzusetzen, erzählte Die 

Welt weitere Geschichten über Zwangsehe, Ehrenmord und 

Kopftuchtragen, um Schröders Argumentation zu stützen (Tosuner, 

2012, p28).7 Insbesondere kopftuchtragende Frauen werden in den 

Medien, wie die folgende Passage aus El País zeigt, vor allem als 

fremdbestimmte Opfer dargestellt (ebd.), die angeblich 

zwangsverheiratet werden und nur wenig oder gar keinen Kontakt mit 

der Außenwelt haben: 

Fatima, 26, trapped inside a full-body veil. Fatima Bumlaqi is the 

only woman in the Catalan town of Cunit (Tarragona province) who 

wears the burqa. She does not speak Spanish, has never been to 

school, and has no contact with the outside world. She was married 

off when she was 16 to a man 20 years older than her, but she says 

that she accepts her situation. […]. Her life consists of looking after 

the children, and taking them to school. Other than this she rarely 

goes out, has no friends, and never talks to anybody (El-Pais 12. 

April 2011). 

Dass der „full body veil“ im öffentlichen Diskurs vor allem mit 

negativen Aspekten wie Fremdheit, Unterdrückung, Rückständigkeit 

oder Nichtintegration assoziiert wird, zeigt deutlich die eindrucksvolle 

Metapher „trapped inside a full-body veil“, die ein kraftvolles, 

anschauliches und emotionales sprachliches Bild schafft. Das Wort 

„trapped“ (gefangen) verweist auf ein Gefühl der Begrenzung, was 

nahelegt, dass der Schleier nicht nur eine seltsame Bedeckung ist, 

sondern aktiv die Freiheit der Person einschränkt. Der Schleier wird 

somit zu einer Barriere, die sowohl die Person von der Außenwelt 

trennt als auch sie in sich selbst einsperrt, wobei der Eindruck 

vermittelt wird, dass Frauen das Kopftuch nicht freiwillig, sondern 

möglicherweise gegen ihren Willen tragen. Das Bedecken der Haare 

durch den Schleier bzw. das Kopftuch wird daher nicht nur als Symbol 

der (vermeintlichen) Unterdrückung der muslimischen Frau, sondern 

im Umkehrschluss auch „für die männliche Gewaltherrschaft des 

Islam, der als patriarchalisch, dogmatisch und rückständig von der 

Mehrheitsgesellschaft zurückgewiesen wird“ (Eickhof, 2010, p82). In 

diesem Diskurs erscheinen muslimische Männer als die gefährlichen 

„Anderen“, deren pauschal unterstellte rückständige und sexistische 

Haltung, wie die oben zitierte Passage aus El País zeigt, ihrer 

„Religion“ zugeschrieben wird „woman from Islamic nations abused 

by their husbands […]“.   



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

75 

 

Neben dem Stereotyp der „unterdrückten Muslimin“ existiert zudem 

die Figur einer Muslimin, die durch das Kopftuch als „Zeichen der 

Ablehnung westlicher Kultur- und Demokratieverständnisse“ 

symbolisiert wird (Wagner, 2011, p116). Deshalb gehören 

Verschleierungen wie das Kopftuch zu den häufig verwendeten 

Kollektivsymbolen in den Medien und der medialen Berichterstattung, 

die mit dem Islam und Muslim*innen in Verbindung gebracht werden 

(Schiffer, 2007, p178ff.). Jäger beschreibt die Bedeutung der 

Kollektivsymbole für die Diskursanalyse wie folgt: „Da der 

gesamtgesellschaftliche Diskurs von einem synchronen System 

kollektiver Symbole zusammengehalten wird [...], übt dieses System 

von Bildern eine ungeheuer starke Wirkung auf alle 

Gesellschaftsmitglieder aus, indem es beeinflusst, wie sie die 

Wirklichkeit sehen, deuten und ›verstehen‹“ (Jäger, 2012, p55). 

Dadurch, dass Kollektivsymbole „komplexe Wirklichkeiten 

simplifizieren, plausibel machen und damit in spezifischer Weise 

deuten“ (Jäger und Jäger, 2007, p40), produzieren sie Wissen. Dieses 

Wissen wiederum legt „bestimmte Logiken und (Handlungs-

)Optionen“ (ebd.) nahe. Symbole wie das Kopftuch oder andere (z.B. 

Moscheen, Gebetshaltungen etc.) können kaum noch neutral 

verwendet werden, da sie automatisch stereotype Assoziationen 

auslösen (Schiffer. 2007, p180). Laut Jäger und Jäger kann die 

Kopftuchdebatte „als ein Lehrstück begriffen werden, wie ein an sich 

harmloser Gegenstand zu einem hochgradig rassistisch aufgeladenen 

Symbol wurde, das dazu geeignet ist, eine ganze Bevölkerungsgruppe 

zu stigmatisieren und damit auszugrenzen“ (Jäger und Jäger, 2007, 

p127). Die vielfältigen Gründe für das Tragen eines Kopftuchs werden 

dabei ausgeblendet. 

Grundsätzlich ist daher zu beachten, dass der Kern der Debatte um 

Muslim*innen und den Islam über die Kategorie Geschlecht verläuft, 

weshalb im gesellschaftlichen wie medialen Diskurs eine starke 

Verschränkung dieser beiden Diskursstränge8 zu beobachten ist 

(Farrokhzad, 2006, p64). Muslimisch wahrgenommene Frauen 

erscheinen in öffentlichen Diskursen zumeist als Opfer von 

Unterdrückung durch muslimische Männer (Shooman, 2014b, p90). In 

Bezug auf die mediale Darstellung von Muslim*innen spielen die 

Verschränkungen verschiedener Diskursstränge wie Sicherheit, 

Migration, Integration und Religion eine zentrale Rolle und 

beeinflussen maßgeblich die öffentliche Wahrnehmung dieser Gruppe. 

Dabei wird jedes (insbesondere negative) Verhalten von muslimisch 

markierten Menschen auf „den Islam“ zurückgeführt und pauschale 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

76 

 

Rückschlüsse auf das Verhalten von Muslim*innen gezogen 

(Shooman, 2014a, p63ff.; Shooman, 2014b, p88). Insbesondere wird 

der Islam in den Medien und der politischen Rhetorik als Ursache für 

verschiedene gesellschaftliche Probleme dargestellt. Hafez spricht 

daher von einer „aufgeklärten Islamophobie“, die sich in der 

überwiegenden Gesamtmenge der Medienberichterstattung erkennen 

lasse (Hafez, 2009, p100). 

Sian et al. (2012) argumentieren ebenfalls auf der Basis ihrer Studie 

zur Darstellung der Muslim*innen in britischen Zeitungen, dass die 

Berichterstattung über Themen wie häusliche Gewalt und 

Zwangsheiraten dazu führe, dass solche kulturellen Praktiken verstärkt 

als dem Islam innewohnend statt als inakzeptable Folgen bestimmter 

patriarchalischer Traditionen betrachtet werden. So berichtet 

beispielsweise The Sun, dass die Eltern mit orientalisch geprägtem 

Hintergrund einen derart großen Einfluss auf die Erziehung und somit 

auf die soziale Integration ihrer (jugendlichen) Kinder ausüben, dass 

diese nach und nach die traditionellen Vorstellungen ihrer Eltern in 

Bezug auf Heirat akzeptieren und sich bestimmten Sitten unterwerfen: 

„so when my Muslim parents arranged my marriage […], I didn't 

argue“: 

I WAS  [sic] nine years old when my father took me to one side and 

told me that when the time came he would find me a suitable 

husband. I briefly wondered if this man would look like Starsky 

from TV show Starsky And Hutch, then went out to play again. 

When I was older I wished, like all my friends, that I'd meet my 

prince, fall in love and live happily ever after. That didn't happen so 

when my Muslim parents arranged my marriage […], I didn't argue 

(The Sun 11. Oktober 2011: p26, zitiert in Sian et al., 2012, p258–

259). 

Indem muslimische Frauen pauschal als unterdrückte Opfer dargestellt 

werden, werden sie zugleich „als Inbegriff weiblicher Passivität und 

weiblichen Leidens – also nicht als handelndes Subjekt – konzipiert 

[…]“ (Wagner, 2011, p117). Als solche werden sie selbst in den 

Diskursen selten gehört, es sei denn, sie bestätigen als „authentische 

Stimme“ das etablierte Bild (Farrokhzad, 2006, p75). Auf diese Weise 

werden Menschen muslimischer Herkunft als natürlicherweise 

muslimische, religiöse und damit andersartige Personen definiert; es 

wird angenommen, dass sie nicht nur eine religiöse Gemeinschaft 

bilden, sondern auch „seltsame“ kulturelle Eigenheiten teilen. So wird 

von der Vorstellung ausgegangen, der „Westen“ stehe „dem Islam“ 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

77 

 

antagonistisch gegenüber (Wagner, 2011, p154). Die 

Instrumentalisierung der muslimischen Frau und die Fokussierung auf 

„Negativaspekte“ in der Berichterstattung über Muslim*innen birgt 

ohne Zweifel die Gefahr, eine sehr einseitige öffentliche Debatte und 

eine Art „Islamverdrossenheit“ beim Publikum zu erzeugen und zu 

ansteigender Islamophobie zu führen (vgl. Bielefeldt, 2008, p22f.). In 

den Debatten, z. B. um Zwangsehen, werden dann komplexe 

Kausalzusammenhänge, die zu Problemen oder Konflikten führen, 

ausgeblendet und häufig auf das Muslimsein reduziert.  

Spätestens seit der iranischen Revolution und der Mahmoody-Story 

„Nicht ohne meine Tochter“ ist der Rahmen für das Frauenbild im 

Islam festgelegt. Die muslimische Frau gilt als per se unterdrückt, und 

ihre Behandlung steht pars pro toto für das Denken und Handeln von 

Muslim*innen allgemein. Die Gründe für die schlechten 

Lebensbedingungen einiger muslimischer Frauen werden dabei häufig 

allein im Islam gesucht, um Frauenunterdrückung als ein 

islaminhärentes Phänomen erscheinen zu lassen. Allerdings sind viele 

der erörterten Probleme, insbesondere im Bereich der strukturellen 

Gewalt in Familien und gegenüber Frauen, nur teilweise auf religiöse 

Doktrinen zurückzuführen. Sie sind oft in älteren, patriarchalischen 

und komplexen gesellschaftlichen Praktiken verwurzelt, die über die 

Religion hinausgehen. Die kulturellen Praktiken und Vorstellungen der 

ersten Generation werden jedoch in der Berichterstattung nicht zur 

Erklärung für solche gesellschaftlichen Phänomene herangezogen. So 

lässt sich die Verhaltensreaktion der Mutter, wie in der ersten zitierten 

Passage aus El País dargestellt, nachvollziehen, da sie unter 

besonderem Druck steht und zur Rechenschaft gezogen wird, wenn 

ihre Tochter sich nicht regelkonform verhält: „when she had made her 

mother aware of her situation, she was told she must accept such 

treatment as this was how marriages worked“. In diesem 

Zusammenhang sieht Nauck (2002) tendenziell bei einigen Eltern eine 

höhere Neigung, die gefühlte Entfremdung der Kinder durch verstärkte 

Disziplinierungsmaßnahmen und die beständige Erinnerung an die 

Verhaltensweisen in der eigenen Tradition zu kompensieren, und zwar 

zunehmend mit steigender Hierarchiebildung innerhalb der Familie. 

Die Gründe, warum Eltern ihre Töchter verheiraten, sind vielschichtig. 

Neben traditionellen Motiven der Eltern, wie dem Wunsch, ihre 

Töchter gut versorgt zu wissen, kann eine Zwangsheirat auch dann 

notwendig erscheinen, wenn die Eltern das Gefühl haben, dass die 

Tochter ihrem Einfluss entgleitet. Aufgrund der eher kollektivistisch 

orientierten (arabischen) Kultur befürchten die Eltern den 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

78 

 

Gesichtsverlust vor Bekannten und Verwandten, falls die 

unverheiratete Tochter Freundschaften zu Jungen bzw. Männern 

eingeht. So gerät die Migrantenfamilie spätestens dann in einen 

Loyalitätskonflikt, wenn Mitglieder*innen der Herkunftsfamilie, die 

im Heimatland verblieben sind, den Umwandlungsprozess ihrer 

ausgewanderten Verwandten miterleben und missbilligen. In diesem 

Zusammenhang ist es auch wichtig, darauf hinzuweisen, dass 

Heiratsentscheidungen oft mit transnationalen Verpflichtungen 

verbunden sind (vgl. Bussmann und Martin, 2010). In vielen 

Migrantenfamilien herrscht nämlich das Bewusstsein vor, es sei ihre 

moralische Pflicht, den Verwandten und Bekannten im Herkunftsland 

zu helfen. Dies kann ein weiterer Grund sein, weshalb Eltern für ihre 

Kinder Partner*innen aus dem Herkunftsort vorziehen. Wenn es der 

Familie des Ehemannes oder der Ehefrau im Herkunftsland 

wirtschaftlich nicht so gut geht, fühlen sich die Eltern verpflichtet, 

dieser Familie zu helfen (ebd.; vgl. auch Strobl und Lobermeier, 2007, 

p44ff.). Besonders in den Sommerferien nehmen deshalb die Fälle von 

Zwangsverheiratung rapide zu, wenn Migrantenfamilien mit 

muslimischem Hintergrund ins Ausland reisen. Für die betroffenen 

Mädchen – und gelegentlich auch Jungen – bringt gerade diese Zeit 

eine dramatische Wendung mit sich, wie z. B. im Fall der jungen Frau 

Nour, geboren in Frankreich mit marokkanischem 

Migrationshintergrund, deren Erlebnisse in der folgenden Passage aus 

Le Journal de Dimanche geschildert werden:  

Nour vient d’avoir 18 ans quand ses parents lui annoncent qu’elle 

va devoir épouser son cousin, âgé de dix ans de plus qu’elle. La 

jeune femme, née en France de parents d’origine marocaine, passe 

alors ses vacances dans leur village natal. Nour a déjà entendu 

parler des mariages forcés. Sa propre mère en a été victime. Mais 

elle est à des lieux d’imaginer que ce qu'elle qualifie de ‘pratique de 

barbare’ lui serait un jour imposée. Alors quand sa cousine vient 

l’informer que son cousin a demandé sa main à son père, sa 

première réaction est d’exploser de rire. ‘Pour moi c'était une 

blague. C’est mon cousin vraiment proche. Le fils de la sœur de ma 

mère. Et avant ça, c’était comme mon frère’. Mais très vite, la jeune 

fille comprend que la situation n’a rien d’une plaisanterie. ‘Le 

lendemain de cette discussion, mes parents m’ont emmenée chez 

une médecin pour qu’elle me fasse un certificat de virginité. Je suis 

ensuite allée voir un imam, se souvient-elle difficilement. Enfin, je 

crois que c'était un imam. J’en déduis ça à ses vêtements mais je 

n’en suis pas complètement certaine. Tout le monde parlait en 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

79 

 

arabe’. Une langue que la jeune fille ni ne comprend ni ne parle et 

dit depuis ce traumatisme ne plus vouloir apprendre (De Verchère, 

2023). 

Nour war 18 Jahre alt, als sie während ihrer Ferien von ihren Eltern 

erfuhr, dass sie gegen ihren Willen ihren Cousin heiraten sollte, der 

zehn Jahre älter war als sie. Sie erzählt, dass sie schon von 

Zwangsheiraten gehört hat, da ihre eigene Mutter selbst ein Opfer 

davon war: „Nour a déjà entendu parler des mariages forcés. Sa propre 

mère en a été victime„. Nour versuchte durch Gespräche mit ihrer 

Familie, dies zu verhindern, doch vergeblich. „Mon père m’a dit que si 

je protestais ou que je parlais, il me tuerait„ [Mein Vater sagte mir, 

wenn ich protestieren oder reden würde, würde er mich töten] (ebd.,). 

Gegen ihren Willen musste sie schließlich die Heiratsdokumente 

unterschreiben, nachdem schnell ein Jungfräulichkeits-Zertifikat für sie 

erstellt wurde. Ihr Mann zog dann nach Frankreich, „C'était pour 

obtenir les papiers, c'était tout„ [Es ging nur darum, die 

Aufenthaltspapiere zu bekommen], meint Nour. Nach einem Jahr 

voller tragischer Erlebnisse gelang es ihr, sich scheiden zu lassen. In 

ihrem 2022 erschienenen Buch „Tous coupables. Ils m'ont mariée de 

force„ [Alle sind schuldig. Sie zwangen mich zu heiraten], das auf 

intimen Erfahrungen basiert, erzählt Nour, wie ihre Familie sie zur 

Heirat zwang und wie sie dieses schreckliche Erlebnis durch das 

Schreiben, das für sie eine Form der Therapie darstellt, bewältigt hat 

(ebd.,).9  

Wie bereits oben erläutert, schreiben manche Eltern ihren Kindern 

traditionelle Werte und Denkweisen aus den armen, ländlichen 

Regionen ihrer Heimatländer vor. Es handelt sich dabei um eine 

Mischung aus kulturellen und sozialen Faktoren sowie Vorschriften 

eines Ehrenkodex, die für alle Familienmitglieder*innen bindend sind 

(vgl. Robbers, 2008). Typisch für solche Gesellschaftsstrukturen und 

Moralvorstellungen sind klar definierte geschlechtsspezifische 

Rollenzuweisungen. Für die Frau sind dies die Rollen der Ehefrau, 

Mutter und Hausfrau; für den Mann die Rolle des Familienoberhauptes 

und Beschützers der weiblichen Familienmitglieder. Wird der Mann 

seiner Aufpasser- und Schutzfunktion nicht gerecht oder übt er seine 

Pflicht zur Verteidigung oder Wiederherstellung der Familienehre 

nicht aus, gilt er als unmännlich und wird von der Gesellschaft als 

nutzlos ausgestoßen (ebd.,). Deshalb stehen Männer im 

Zusammenhang mit der Aufrechterhaltung der sogenannten 

Familienehre und der damit verbundenen Vorschriften unter enormem 

Druck. Solche Vorschriften zeichnen sich dadurch aus, dass ihre 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

80 

 

Einhaltung nicht juristisch, sondern durch sozialen Druck (von 

Verwandtschaft, Nachbarschaft, religiösen Lehrern etc.) durchgesetzt 

wird und dass ihre Missachtung mit Folgen wie Beschimpfungen, 

Bedrohungen bis hin zu Misshandlungen und Ehrenmord einhergehen 

kann (vgl. Abbas, 2011). 

Die traurige Tatsache ist, dass diese Bestrafungen auch in den 

Einwanderungsgesellschaften stattfinden, wo Religion im Zuge des 

Modernisierungsprozesses nicht nur aus der Politik, dem Recht und der 

Moral weitgehend zurückgedrängt wird, sondern zunehmend zu einer 

Angelegenheit der privaten Auseinandersetzung mit den Grenzen des 

eigenen Lebens wird (vgl. Berger, 1969). Da die Arbeitsmigration 

nach Europa nach dem Zweiten Weltkrieg teilweise aus Ländern und 

Gegenden erfolgte, in denen Religion und traditionelle Werte eine 

deutlich stärkere Rolle spielten, kommt es in vielen Fällen zu 

Auseinandersetzungen zwischen den Generationen. Das gilt in 

besonderem Maße für die überwiegend muslimischen arabischen, 

türkischen und asiatischen Migrant*innen, die aus ländlichen, stark 

religiös geprägten Regionen in eher säkulare Städte migrierten.10  

In diesem Zusammenhang argumentiert Idriss (2011), dass Gewalt in 

Migrantenfamilien oft darin liegt, dass Angehörige der zweiten 

Generation die kulturellen Praktiken der älteren Generation ablehnen: 

„Second-generation migrants who have become more ‘Westernized’ 

may provoke the first generation to take physical action in order to 

remedy the perceived shame created by their apparent transgressions“ 

(Idriss, 2011, 3). Die Rechtfertigung der Gewalt unter dem Vorwand 

der Wiederherstellung der Familienehre dient dem Schutz der 

gewalttätigen Person, die davon überzeugt ist, dass sie moralisch 

handelt und dazu gezwungen ist: „[to] seek mitigation on the ground 

that the murder was committed as a consequence of protecting family 

honour“ (Barbuzzi und Singh, 2018). 

Zu den Ehrverbrechen zählt auch die Zwangsheirat, deren Opfer fast 

ausschließlich Frauen sind. Derartige inakzeptable Praktiken, die auf 

Traditionen und patriarchalen Strukturen beruhen, haben nichts mit 

dem Islam oder Religion zu tun. Vielmehr zeigt eine Untersuchung 

von Heine et al. (2012, p150), dass die Ursachen zumeist im sozialen 

und familiären Umfeld liegen. So finden Zwangsheiraten fast immer in 

Familien statt, in denen Gewalt an der Tagesordnung ist, finanzielle 

Probleme bestehen und oft auch Suchtproblematiken eine Rolle spielt 

(vgl. auch Strobl und Lobermeier 2007, 35ff.). Eine pauschale 

Etikettierung patriarchalischer Familienstrukturen als „islamisch“ 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

81 

 

würde den zahlreichen im Westen lebenden Muslim*innen jedoch 

nicht gerecht. Die Behauptung, Zwangsheiraten seien religiös 

begründet und erlaubt, ist schlichtweg falsch, denn „Keine der großen 

Weltreligionen wie Christentum, Judentum, Islam, Hinduismus oder 

Buddhismus erlaubt […] die Zwangsverheiratung“ (Ates, 2005, p19; 

vgl. auch Lehnhoff, 2002, p12).   

Zwar finden Zwangsverheiratungen weltweit in allen sozialen 

Schichten sowie in unterschiedlichen ethnischen Kontexten statt und 

basieren, wie bereits erläutert, häufig auf patriarchalischen Strukturen 

(vgl. Wenzel, 2005). Doch diese Aspekte werden in der 

Berichterstattung oft ausgeblendet. Durch (sprachliche) Zeichen wird 

die Aufmerksamkeit der Rezipient*innen auf bestimmte Themen und 

Sachverhalte gelenkt, während alternative Perspektiven und 

Interpretationen in den Hintergrund treten oder ganz ausgeblendet 

werden. Schiffer beschreibt den Mechanismus des Agenda-Settings als 

„Zeigen und Ausblenden“ (Schiffer, 2005b, p24). Indem bestimmte 

Themen auf die Medienagenda gesetzt und somit als bedeutsam 

eingestuft werden, werden andere Themen ausgeklammert und 

erscheinen weniger relevant (Wahl, 2011, p20). 

Thematisierungsentscheidungen lenken die Aufmerksamkeit auf 

bestimmte Ausschnitte und Perspektiven der Wirklichkeit und lassen 

diese durch ihre ständige Wiederholung als „Wahrheit“ erscheinen 

(Schiffer, 2005b, p24). Dies ist besonders relevant im Kontext der 

Fluchtzuwanderung ab 2015 von Menschen, überwiegend aus 

muslimisch geprägten Ländern. Infolgedessen werden eine Reihe von 

Stereotypen in den Köpfen vieler Europäer*innen verankert, die 

islamfeindliche Einstellungen unterstützen, was sich auch in deren 

Wahlentscheidungen niederschlägt (vgl. Pfahl-Traughber, 2016).  

5 Fazit: Empfehlungen für eine inklusive Gesellschaft sowie 

Handlungsmöglichkeiten 

              für Medien und Politik 

Die in dieser Studie untersuchten Integrationsbarrieren können zur 

Exklusion von muslimischen Einwander*innen führen. Einerseits 

handelt es sich um die „mitgebrachten“ patriarchalischen Traditionen 

sowie traditionelle kulturelle Praktiken, und andererseits um die 

diskriminierende Darstellung von Muslim*innen in den Medien. 

Kulturelle Praktiken innerhalb von Migrantencommunities, die im 

Widerspruch zu den Werten im Westen stehen, wurden näher 

beleuchtet, um zu zeigen, wie bestimmte Medien solche Fälle 

missbrauchen, um das Bild einer rückständigen Religion zu malen und 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

82 

 

damit Vorurteile, Emotionen und Ängste zu schüren. Kritik an diesen 

konfliktorientierten Thematisierungen bedeutet nicht, dass Probleme 

wie patriarchale Strukturen innerhalb von Migrantenfamilien nicht 

existieren. Im Gegenteil: Erst wenn diese Problematik im medialen 

und gesellschaftlichen Diskurs nicht mehr als vermeintliches „wahres 

Wesen“ des Islams erscheint und automatisch pauschal einem ganzen 

Kollektiv zugeschrieben wird, kann eine ernsthafte, differenzierte und 

somit zielführendere Auseinandersetzung damit stattfinden. 

Für eine erfolgreiche Integration in Europa sei es nach den oben 

genannten Ausführungen notwendig, dass Musliminnen die Kultur 

ihrer Herkunftsländer hinter sich lassen. So müssten beispielsweise in 

Europa lebende Türkinnen oder Marokkanerinnen ihre islamische 

Religion von den traditionellen Einflüssen der Heimatkultur trennen, 

um – so argumentiert Sydow (2006) in Anlehnung an Ramadan (2006) 

– zu muslimischen Europäerinnen werden zu können: 

‚Alles, was der europäischen Kultur widerspricht, muss abgelegt 

werden‘. Wichtig für diesen Schritt sei es aber, die Prinzipien des 

Islam zu kennen, um kritisch mit seiner Kultur umgehen zu können. 

So müsse ein Muslim wissen, dass Zwangsheiraten und häusliche 

Gewalt Teil der türkischen Kultur, nicht aber Teil des Islam seien. 

Viel zu oft würden diese kulturellen Praktiken im Namen des Islam 

durchgeführt (Sydow, 2006).  

Das bedeutet, dass man die Religion vertreten und ausüben kann, ohne 

unbedingt den traditionellen Praktiken folgen zu müssen. Dieser 

Ansatz verhindert interkulturelle Konflikte (vgl. van Heelsum und 

Koomen 2016) und schafft sowohl die Basis für eine Koexistenz 

verschiedener religiöser Traditionen als auch für einen „cultureless 

Islam“ (Chen, 2008; vgl. auch Voas und Fleischmann, 2012), also 

einen Islam, der losgelöst von ethnischem und elterlichem Erbe ist. 

Vor dem Einfluss der Kultur auf die Religion warnt deshalb Ramadan 

(2006) die neuen Generationen von Muslim*innen in Europa: 

Passt auf! Wenn Vater oder Mutter Euch sagen, im Islam sei es nun 

mal so, dass sie entscheiden, wen ihr heiratet, müsst Ihr 

dagegenhalten: ‚Nein. Vielleicht ist das in Marokko so oder in der 

Türkei, aber nicht im Islam. Im Namen des Islam könnt Ihr mich 

nicht ohne meine Zustimmung verheiraten‘. Auf diese Weise nutze 

ich den Islam, um der kulturellen Diskriminierung 

entgegenzuwirken. So kann ich sagen: ‚Zwangsehen? Nein, im 

Islam gibt es nichts dergleichen, ebenso wenig wie Gewalttätigkeit 

in der Familie oder Frauenbeschneidung. Das sind keine 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

83 

 

islamischen Praktiken; diese Praktiken sind kulturell bedingt. Im 

Namen des Islam solltet ihr Euch gegen sie wenden‘ (Ramadan, 

2006, p679). 

Muslimische Migrant*innen befinden sich nun in einer 

Übergangsphase, in der sie immer sichtbarer werden – etwas, das 

manche als Problem empfinden. Deshalb sind in vielen europäischen 

Ländern in den letzten Jahren nationalistische Tendenzen stärker 

geworden (vgl. Traverso, 2017). Es wird geglaubt, dass Menschen, die 

durch ihre Kleidung und ihr Aussehen als Muslim*innen erkennbar 

sind, nicht integriert seien. Das Gegenteil ist jedoch der Fall: Gerade 

weil Muslim*innen im Alltag sichtbar werden, sind sie integriert. Sie 

haben das geografische und soziale Ghetto, in dem viele anfangs 

lebten, verlassen. Im Gegensatz zu den ersten Gastarbeiter*innen, die 

aus einfachen Verhältnissen stammten und damals keine 

Integrationsprogramme angeboten bekamen, ist für ihre Nachkommen 

eine Ghettoisierung keine Option mehr. Im Gegenteil, sie versuchen, 

sich in einer veränderten Gesellschaft positiv neu zu positionieren – 

sowohl gegenüber den Eltern und dem traditionellen Umfeld als auch 

gegenüber den westeuropäischen Mehrheitsgesellschaften (vgl. 

Gerlach, 2006).  

Das Hauptproblem der Islamberichterstattung im Westen ist daher 

nicht so sehr die Darstellung des Negativen, sondern die Ausblendung 

des Normalen, Alltäglichen und Positiven. Zwar gibt es viele gute 

Beiträge, doch eine falsche Schwerpunktsetzung, was wie ein 

Vergrößerungseffekt wirkt. Radikale Probleme, Bildungsdefizite, 

Gewalt gegen Frauen, Zwangsehe, Arbeitslosigkeit – all dies sind reale 

Probleme. Nur eines sind sie nicht: allein mit dem Islam zu erklären 

und dabei Muslim*innen als eine homogene Gruppe darzustellen. 

Daher sollte bei der Berichterstattung auf ein vorschnelles Framing 

von Ereignissen im Kontext des Islam oder der Muslim*innen 

verzichtet werden – etwa indem kritisch hinterfragt wird, ob ein 

Bericht über Jugendkriminalität oder Zwangsheirat überhaupt mit dem 

Islam in Verbindung gebracht werden muss, nur weil ein Teil der 

betroffenen Personen aus einem muslimisch geprägten Land stammt. 

Durch die Verwendung religiöser Begrifflichkeiten und 

Zuschreibungen im Integrationsdiskurs wird nämlich eine sehr 

heterogene Gruppe von Personen mit Migrationshintergrund auf ein 

einzelnes Merkmal – ihr ›Muslimsein‹ und damit auf ihre (teilweise 

nur angenommene) religiöse Zugehörigkeit – reduziert. Eine 

homogene Wahrnehmung von Fremdgruppen (z.B. Muslim*innen) ist 

vor allem deshalb problematisch, weil sie dazu verleitet, spezifische 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

84 

 

Integrationsprobleme Einzelner als Pars pro Toto für die gesamte 

Gruppe der Muslim*innen darzustellen. Dies unterstützt die These, 

dass die Medien eine Mitschuld am Entstehen eines negativen Images 

von Muslim*innen tragen. Dabei bedienen sie sich bestimmter 

Instrumente, die möglicherweise nicht einmal mit der Absicht 

eingesetzt werden, rassistische Einstellungen und Diskriminierung zu 

fördern. Dennoch – wie im letzten Abschnitt erläutert – bewirken sie 

genau das, da der Einfluss der Medien auf das Alltagsbewusstsein und 

den öffentlichen Diskurs besonders stark ist. 

Diskriminierung kann insbesondere auch bei den weiterhin 

integrationsoptimistischen muslimischen Zuwander*innen – 

unabhängig davon, ob sie sich als praktizierende Musliminnen 

verstehen oder nicht – Spuren hinterlassen und zu einer Resignation in 

ihrem Bemühen um weitere Integration führen, indem sie die 

Identifikation mit dem eigenen Land erschwert und eine wachsende 

Distanz zur Mehrheitsbevölkerung bewirkt. Laut einer europaweiten 

Umfrage ist das niedrige Zufriedenheitsniveau bei (marokkanisch-

)muslimischen Migrant*innen und ihren Nachkommen auf 

Diskriminierungserfahrungen zurückzuführen (Open Society 

Foundations, 2010, p98). Die Migrationsforschung legt nahe, dass 

nicht nur die Erwartungen und Erfahrungen von Diskriminierung die 

Integration im Zugang zum Arbeitsmarkt, Wohnungswesen und 

Bildungssystem untergraben. Diskriminierung erschwert außerdem die 

Identifikation mit dem Land und die allgemeine Lebenszufriedenheit 

(ebd.; vgl. auch Safi, 2009). Dies kann die alltäglichen Interaktionen 

zwischen Einwander*innen und der Mehrheitsbevölkerung belasten 

und zu einer nachhaltigen Verschlechterung des Integrationsklimas 

führen, obwohl das soziale Miteinander insgesamt gut funktioniert und 

die strukturelle Integration eine positive Entwicklung zeigt (vgl. 

Schneider et al., 2013, p23). Um diese Entwicklung nicht zu bremsen 

oder zu gefährden, sollten Medien und Politik das Ziel verfolgen, 

medienbasierte schädliche Auswirkungen auf das Zusammenleben 

Muslim*innen und Nichtmuslim*innen zu vermeiden bzw. die 

Integrationsdebatten zu versachlichen, um den Zusammenhalt in einer 

vielfältigen Einwanderungsgesellschaft auf allen Ebenen weiter zu 

stärken. Ohne einen selbstkritischen Umgang der Medien mit Themen 

rund um den Islam wird ein Abbau von Islamfeindlichkeit auch in 

Zukunft nicht möglich sein. Wie bei allen Themen gilt jedoch auch in 

der Medienkritik: Differenzierung ist entscheidend – es darf nicht 

pauschalisiert und nicht über alle Medien und Medienschaffenden 

hinweg geurteilt werden. Medien tragen eine besondere Verantwortung 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

85 

 

als Hüter des Dialogs zwischen dem islamischen und nicht-islamischen 

Teil der Gesellschaft. Man kann nur hoffen, dass sie sich dieser 

Verantwortung bewusst werden, um einen gesellschaftlichen 

Zusammenhalt zu fördern, der sowohl die Versäumnisse der 

Mehrheitsgesellschaft als auch jene der Einwander*innen anerkennt 

und überwindet. 

Literatur 

Abbas, Tahir. 2011. „Honour-related violence towards South 

Asian Muslim women in the UK: A crisis of masculinity and cultural 

relativism in the context of Islamophobia and the ‘war on terror’“. In 

Honour, Violence, Women and Islam, herausgegeben von Mazhar M. 

Idriss und Tahir Abbas, 16–28. London: Routledge.  

Akyol, Cigdem. 2011. „Familienministerin Schröder zu 

Zwangsehen. Die Kaffeesatzleserin“. Die Tageszeitung, 1.12.2011. 

https://taz.de/Familienministerin-Schroeder-zu-

Zwangsehen/!5106317/.  

Ates, Seyran. 2005. „Rechtliche Aspekte“. In Zwangsheirat 

Häusliche Gewalt Ehrenmorde, Herausgegeben von Referat für 

interkulturelle Angelegenheiten. Druckconcept GmbH iG:  Isernhagen, 

15–22. 

https://www.hannover.de/content/download/229650/file/Zwangsheirat-

--H%C3%A4usliche-Gewalt---Ehrenmorde.pdf 

Barbuzzi, Paola und Singh Jupinderjit. 2018. „The Misogynist 

Killing Of Women–The Honour Killing. Dialoghi Mediterranei 31“. 

http://www.istitutoeuroarabo.it/DM/the-misogynist-killing-of-women-

the-honour-killing/. 

Benguigui, Yamina. 1997. Mémoires d’immigrés. Paris: Canal. 

Ben Jelloun, Tahar. 1977. La plus haute des solitudes. Misère 

affective et sexuelle d'émigrés nord-africains. Paris: Le Seuil. 

Berger, Peter L. 1969. A Rumor of Angels: Modern Society and 

the Rediscovery of the Supernatural. Garden City: Doubleday.  

Bielefeldt, Heiner. 2008. „Das Islambild in Deutschland: Zum 

öffentlichen Umgang mit der Angst vor dem Islam“. 

https://www.ssoar.info/ssoar/handle/document/32817 

Bonfadelli, Heinz. 2007. „Die Darstellung ethnischer 

Minderheiten in den Massenmedien“.  In Medien und Migration. 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

86 

 

Europa als multikultureller Raum? Herausgegeben von Heinz 

Bonfadelli und Heinz Moser, 95–116. Wiesbaden: VS Verlag. 

Boos-Nünning, Ursula und Yasemin Karakaşoğlu. 2005. Viele 

Welten leben. Zur Lebenssituation von Mädchen und jungen Frauen 

mit Migrationshintergrund. Waxmann: New York, München, Berlin. 

Bussmann, Nora und Melanie Martin. 2010. Zwangsheirat in 

Zürich. Hintergründe, Beispiele, Folgerungen. Zürich: Seismo Verlag. 

https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/151005_broschuere_zwa

ngsheirat.pdf 

Castles, Stephen und Godula Kosack. 1973. Immigrant Workers 

and Class Structure in Western Europe. London: Oxford University 

Press. 

Chen, Carolyn. 2008. „Rethinking race, ethnicity and religion in 

the contemporary United States: the case of Asian American 

evangelical Christians and Muslims“. Paper Presented at the Woodrow 

Wilson Cent., Washington, DC, Sept. 15. 

https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.487.  

de Haas, Hein. 2005. „Morocco’s migration transition: Trends, 

determinants and future scenarios“. 

https://www.refworld.org/docid/42ce528d4.html. 

De Verchère, Gabrielle. 2023. «Témoignages. Mariage forcé: 

‘Mon père m’a dit que si je protestais ou que je parlais, il me tuerait’». 

Le Journal de Dimanche, 24.8.2023. 

https://www.lejdd.fr/societe/temoignage-mariage-force-mon-pere-ma-

dit-que-si-je-protestais-ou-que-je-parlais-il-me-tuerait-131960. 

Embodied. 

Echevarría, Lucía. 2012. „Gender and Conflict within Migrant 

Families: A Case Study of Mothers and Daughters of Moroccan Origin 

in Madrid“. Refugee Survey Quarterly 31 (3): 137–160. 

Eickhof, Ilka. 2010. Antimuslimischer Rassismus in Deutschland. 

Theoretische Überlegungen. Berlin: wvb Wiss. Verl. 

El-Mafaalani, Aladin und Ahmet Toprak. 2011. Muslimische 

Kinder und Jugendliche in Deutschland. Lebenswelten – Denkmuster – 

Herausforderungen. Münster: Waxmann Verlag. 

El-Menouar, Yasemin. 2017. „Muslimische Religiosität. 

Problem oder Ressource?“. In Muslime in Deutschland. Historische 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

87 

 

Bestandsaufnahme, aktuelle Entwicklungen und zukünftige 

Forschungsfragen, Herausgegeben von Peter Antes und Ceylan Rauf. 

Wiesbaden: Springer, 225–264. 

El-Pais. 2011. „Arranged marriage, or forced wedlock?“. 

https://english.elpais.com/elpais/2011/04/12/inenglish/1302585642_85

0210.html. 

Farrokhzad, Schahrzad. 2006. „Exotin, Unterdrückte und 

Fundamentalistin - Konstruktion der ‚fremden‘ Frau in den deutschen 

Medien“. In Massen-medien, Migration und Integration. 

Herausforderungen für Journalismus und politische Bildung, 

Herausgegeben von Gudrun Hentges, 55–86. Wiesbaden: VS Verlag 

für Sozialwiss. 

Fuhrer, Urs und Haci-Halil Uslucan. 2005. Familiäre Erziehung 

im Prozess der Akkulturation. In Familie, Akkulturation und 

Erziehung, Herausgegeben von Fuhrer, Urs und Haci-Halil Uslucan, 

59–86. Stuttgart: Kohlhammer Verlag.   

Gapp, Patrizia. 2007. „Konflikte zwischen Generationen? 

Familiäre Beziehungen in Migrantenfamilien“. In Leben in zwei 

Welten. Zur sozialen Integration ausländischer Jugendlicher der 

zweiten Generation, Herausgegeben von Hilde Weiss, 131–154. 

Wiesbaden: VS Sozialwissenschaften. 

Gerlach, Julia. 2006. Zwischen Pop und Dschihad: Muslimische 

Jugendliche in Deutschland. Berlin: Ch. Links. 

Hafez, Kai. 2009. „Mediengesellschaft - Wissensgesellschaft? 

Gesellschaftliche Entstehungsbedingungen des Islambildes deutscher 

Medien“. In Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der Kritik 

verschwimmen, Herausgegeben von Thorsten G. Schneiders, 99–117. 

Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwiss. 

Heine, Susanne, Rüdiger Lohlker und Richard Potz. 2012. 

Muslime in Österreich. Geschichte, Lebenswelt, Religion; Grundlagen 

für den Dialog. Innsbruck: Tyrolia-Verl. 

Heißler, Julian. 2015. „60 Jahre Gastarbeiter ‚Es gab damals 

keine Konzepte‘“. Tageschau, 07.12.2015 

https://www.tagesschau.de/inland/integration-oezoguz-gastarbeiter-

101.html. Zugriff: 8.5.2024. 

Höllinger, Franz.  2022. „Religiosität in Österreich: 

Einheimische und Muslim*innen im Vergleich. A comparison of the 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

88 

 

religiosity of locals and muslims in Austria“. Zeitschrift für Religion, 

Gesellschaft und Politik 6: 697–715. https://doi.org/10.1007/s41682-

022-00102-7. 

Hofstede, Geert. 1993. Interkulturelle Zusammenarbeit: 

Kulturen-Organisationen-Management. Gabler: Wiesbaden. 

Idriss, Mazhar M. 2011. „Honour, Violence, Women and Islam – 

An Introduction“. In Honour, Violence, Women and Islam, 

Herausgegeben von M. Mazhar Idriss and Tahir Abbas, 1–15. New 

York: Routledge. 

Jäger, Margarete und Siegfried Jäger. 2007. Deutungskämpfe. 

Theorie und Praxis kritischer Diskursanalyse. Wiesbaden: VS Verl. 

für Sozialwiss. 

Jäger, Siegfried. 2010. Lexikon kritische Diskursanalyse. Eine 

Werkzeugkiste. Münster: Unrast-Verl. 

Jäger, Siegfried. 2012. Kritische Diskursanalyse – Eine 

Einführung. Münster: Unrast. 

Kalmijn, Matthijs.  2018. Contact and conflict between adult 

children and their parents in immigrant families: is integration 

problematic for family relationships? Journal of Ethnic and Migration 

Studies 45(9): 1419–1438. 

https://doi.org/10.1080/1369183X.2018.1522245.  

Klimke, Romy. 2019. Schädliche traditionelle und kulturelle 

Praktiken im internationalen und regionalen Menschenrechtsschutz. 

Berlin: Springer. 

Köller, Wilhelm. 2004. Perspektivität und Sprache. Berlin: 

Walter de Gruyter. 

Lehnhoff, Liane. 2002. „Sklavinnen der Tradition–Zwangsheirat 

als weltweite Erscheinung“. In Zwangsheirat–Lebenslänglich für die 

Ehre, Herausgegeben von Volz Rahel, 10–15. Tübingen: Terre des 

Femmes. 

Luhmann, Niklas.  2004. Die Realität der Massenmedien. 

Wiesbaden: VS-Verlag. 

Maliepaard, Mieke, Marcel Lubbers und Mérove Gijsberts. 2010. 

„Generational differences in ethnic and religious attachment and their 

interrelation. A study among Muslim minorities in the Netherlands“. 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

89 

 

Ethnic and Racial Studies 33: 451–472. 

https://doi.org/10.1080/01419870903318169. 

Migazin. 2011. „Stellungsnahme zur Zwangsheirat-Studie: 

Wissenschaftler werfen Schröder das Schüren antimuslimischer 

Ressentiments vor“. 

https://www.migazin.de/2011/11/28/wissenschaftler-werfen-schroder-

das-schuren-antimuslimischer-ressentiments-vor/. 

Mirbach, Thomas, Torsten Schaak und Katrin Triebl. 2011. 

Zwangsverheiratung in Deutschland: Anzahl und Analyse von 

Beratungsfällen. Opladen: Verlag Barbara Budrich. 

Nauck, Bernhard. 2002. „Solidarpotenziale von 

Migrantenfamilien“. http://library.fes.de/fulltext/asfo/01389toc.htm. 

Zugriff: 8.5.2024. 

Nour. 2022. Tous coupables ils m’ont mariée de force. Paris: 

Balland. 

Pfahl-Traughber, Armin. 2016. „Wer wählt eigentlich 

rechtsextrem?“. 

https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-

rechtsextremismus/222304/wer-waehlt-eigentlich-rechtsextrem/. 

Poma Poma, Sara und Katharina Pühl, Hrsg. 2013. Perspectives 

on Asian Migration – Transformations of Gender and Labour 

Relations. Berlin: Rosa Luxenburg Stiftung. 

Open Society Foundations. 2010. Muslime in Europa: Ein 

Bericht aus elf Städten in der Europäischen Union. Open Society 

Foundations: New York. 

Ramadan, Tariq. 2006. „‚Ihr bekommt die Muslime, die Ihr 

verdient‘ Euro-Islam und muslimische Renaissance“. Blätter für 

deutsche und internationale Politik 6: 673–685. 

Reimann, Anna. 2011. Zank um Zahlen, aus der Spiegel 

30.11.2011. https://www.spiegel.de/politik/deutschland/zwangsehen-

studie-zank-um-zahlen-a-800786.html 

Rizzo, Marco, Anna Miglietta, Silvia Gattino und Angela Fedi. 

2020. „I feel Moroccan, I feel Italian, and I feel Muslim: second 

generation Moroccans and identity negotiation between religion and 

community belonging“. International Journal of Intercultural 

Relations 77: 151–159. DOI:10.1016/j.ijintrel.2020.05.009. 

https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/222304/wer-waehlt-eigentlich-rechtsextrem/
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/222304/wer-waehlt-eigentlich-rechtsextrem/


International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

90 

 

Robbers, Gerhard. 2008. Forced Marriage and Honour Killing. 

Brussels: European Parliament. 

Röbel, Sven. 2005. Carlito, der Kiez und der Koran, aus der 

Spiegel 37/2005. https://www.spiegel.de/politik/carlito-der-kiez-und-

der-koran-a-61751bd5-0002-0001-0000-000041768189 

Ruiz-Román, Cristóbal und Teresa M.  Rascón. 2016. „Between 

two shores: crises of values and upbringing practices among Moroccan 

immigrant families in Andalusia, Spain“. Children´s Geographies 15 

(2):  177–192. 

Safi, Mirna. 2009. „Immigrants’ life satisfaction in Europe 

between assimilation and discrimination“. European Sociological 

Review 26: 159–176. https://doi.org/10.1093/esr/jcp013. 

Saunders, B. Jennifer, Elena Fiddian-Qasmiyeh und Susanna 

Snyder, Hrsg. 2016. Intersections of Religion and Migration: Issues at 

the Global Crossroads. New York: Palgrave Macmillan. 

Schiffer, Sabine. 2005a. Der Islam der Medien. Ein Beitrag der 

Medienpädagogik zur Rassismusforschung. Mediaculture, 1–10. 

http://www.media-diversity.org/en/additional-files/documents/b-

studies-reports/Islam%20in%20the%20Media%20%5BDE%5D.pdf. 

Schiffer, Sabine. 2005b. „Der Islam in deutschen Medien“. In 

Aus Politik und Zeitgeschichte: APuZ, herausgegeben von der 

Bundeszentrale für politische Bildung, 23–30. 

http://www.bpb.de/apuz/29051/muslime-in-europa. 

Schiffer, Sabine. 2007. „Die Verfertigung des Islambildes in 

deutschen Medien“. In Mediale Barrieren. Rassismus als 

Integrationshindernis, Herausgegeben von Siegfried Jäger und Dirk 

Halm, 167–200. Münster: Unrast. 

Schiffer, Sabine. 2011. „Die ‚Ökonomie entscheidet‘“. 

https://taz.de/Medienwissenschaftlerin-ueber-Islamophobie/!5115251/. 

Schneider, Jan, Gunilla Fincke und Anne-Kathrin Will. 2013. 

Muslime in der Mehrheitsgesellschaft: Medienbild und 

Alltagserfahrungen in Deutschland. Berlin: Heenemann. 

Sian, Katy, Ian Law und Salman Sayyid. 2012. „The Media and 

Muslims in the UK“. 

https://www.ces.uc.pt/projectos/tolerace/media/Working%20paper%20

5/The%20Media%20and%20Muslims%20in%20the%20UK.pdf. 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

91 

 

Shooman, Yasemin. 2014a. „‚… weil ihre Kultur so ist‘. 

Narrative des antimuslimischen Rassismus“. Bielefeldt: transcript. 

Shooman, Yasemin. 2014b. „Muslimisch, weiblich, unterdrückt 

und gefährlich. Stereotypisierungen muslimischer Frauen in aktuellen 

Islam-Diskursen“. In Ressentiment und Konflikt. Vorurteile und 

Feinbilder im Wandel, Herausgegeben von Wolfgang Benz, 86–98. 

Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verl. 

Strobl, Rainer und Olaf Lobermeier. 2007. 

„Zwangsverheiratung: Risikofaktoren und Ansatzpunkte zur 

Intervention“. In Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und 

Jugend, Hrsg. Zwangsverheiratung in Deutschland, 27–71. Baden 

Baden: Nomos Verlag.  

Sydow, Christoph. 2006. Tariq Ramadan: „Wir bekommen die 

Muslime, die wir verdienen“. https://www.disorient.de/magazin/tariq-

ramadan-wir-bekommen-die-muslime-die-wir-verdienen. 

Szydlik, Marc, Hrsg. 2023. Generationen zwischen Konflikt und 

Zusammenhalt. Zürich und Genf: Seismo. 

Tosuner, Hakan. 2012. „The Media and Muslims in Germany“. 

https://www.ces.uc.pt/projectos/tolerace/media/WP5/WorkingPapers%

205_Germany.pdf 

Traverso, Enzo. 2017. Les nouveaux visages du fascime. Paris: 

Editions Textuel. 

van Heelsum, Anja und Maarten Koomen. 2016. „Ascription and 

identity. Differences between first- and second-generation Moroccans 

in the way ascription influences religious, national and ethnic group 

identification“. Journal of Ethnic and Migration Studies 42: 277–291. 

https://doi.org/10.1080/1369183X.2015.1102044. 

Voas, David und Fenella Fleischmann. 2012. „Islam Moves 

West: Religious Change in the First and Second Generations“. Annual 

Review of Sociology 38: 525–545. https://doi.org/10.1146/annurevsoc-

071811-145455. 

Wadesango, Newman, Symphorosa Rembe und Owence 

Chabaya. 2011. Violation of Women's Rights by Harmful Traditional 

Practices. Anthropologist 13(2): 121–129. 

DOI:10.1080/09720073.2011.11891187. 

https://doi.org/10.1080/1369183X.2015.1102044


International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

92 

 

Wagner, Constantin. 2011. Ressentiments gegen Muslime. 

Soziale Funktionen des Islam-Diskurses in Deutschland. Marburg: 

Tectum-Verl. 

Wahl, Fabian. 2011. Der Islam in den Medien. Journalistische 

Qualität im Streit um die Mohammed-Karikaturen. Marburg: Tectum-

Verl. 

Weber, Cora. 1989. Selbstkonzept, Identität und Integration. 

Eine empirische Untersuchung türkischer, griechischer und deutscher 

Jugendlicher in der Bundesrepublik Deutschland. Berlin. Verl. fuer 

Wiss. u. Bildung. 

Weißköppel, Cordula. 2007. „Die zweite Generation. 

Aufwachsen mit Alters- und Kultur-Differenzen im 

Einwanderungsland“. Zeitschrift für Ethnologie 132: 181–208.  

Wenzel, Bianca. 2005. „Zwangsheirat, Ehrverbrechen, Häusliche 

Gewalt“. In Zwangsheirat Häusliche Gewalt Ehrenmorde, Hrsg. 

Referat für interkulturelle Angelegenheiten. Druckconcept GmbH iG:  

Isernhagen, 9–14. 

 

                                              
 
1 Der vorliegende Aufsatz basiert auf Auszügen eines Vortrags, der am 2.11.2023 im 

Rahmen der Tagung „60 Jahre Marokko–Deutschland“ an der Universität Casablanca 

gehalten wurde. Vor diesem Hintergrund liegt der Fokus in diesem Artikel auf 

marokkanischen Einwander*innen. 
2 Traditionelle kulturelle Praktiken spiegeln die Werte und Überzeugungen wider, die 

von den Mitgliedern einer Gemeinschaft oft über Generationen hinweg getragen werden. 

Jede soziale Gruppe weltweit besitzt spezifische traditionelle kulturelle Praktiken und 

Überzeugungen – einige davon sind für alle Mitglieder vorteilhaft, während andere 

bestimmten Gruppen, wie zum Beispiel Frauen, schaden (vgl. Wadesango et al., 2011). 

In Anlehnung an Klimke (2019) wird in diesem Zusammenhang in jeder Kultur 

zwischen positiven und negativen bzw. „schädlichen“ Elementen unterschieden. 

Während positive Elemente von Vorteil sind für alle Mitglieder*innen einer Kultur, sind 

andere für eine bestimmte Gruppe schädlich. So zählen zu den schädlichen Praktiken z. 

B. die weibliche Genitalverstümmelung, die Zwangsverheiratung, die traditionellen 

Geburtspraktiken, die Bevorzugung von Söhnen, Gewaltausübung gegenüber Frauen und 

Mädchen etc. 
3 Von 2013 bis 2018 war Saliha Aydan Özoğuz Beauftragte der Bundesregierung für 

Migration, Flüchtlinge und Integration und seit 2021 ist sie Vizepräsidentin des 

Deutschen Bundestages. Die stellvertretende SPD-Bundesvorsitzende wurde 1967 als 

Kind türkischer Kaufleute in Hamburg geboren. 



International migration and the transformations of Village Society in Morocco: the case of the province of Kelaa Sraghna 

Ezzaou Abdessamad 
 

93 

 

                                                                                                                
4 In diesem Zusammenhang bietet das auf Französisch verfasste Buch «La plus haute des 

solitudes. Misère affective et sexuelle d'émigrés nord-africains» [Die tiefste der 

Einsamkeiten: Das emotionale und sexuelle Elend der nordafrikanischen Immigranten] 

von dem marokkanischen Schriftsteller Tahar Ben Jelloun einen Blick in die Kulissen 

der extremen Vereinsamung von Migrant*innen aus Nordafrika, zu einer recht 

schwierigen Zeit (70er Jahre). In dem Buch werden Schwierigkeiten muslimischer 

Migrant*innen dargestellt, sich in einem fremden Land einzuleben, mit einer fremden 

Kultur konfrontiert zu sein und mit dem ablehnenden Verhalten der einheimischen 

Bevölkerung umzugehen (Ben Jelloun, 1977). 
5 Im Vordergrund der Dimension Individualismus vs. Kollektivismus steht die 

Einordnung der Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft. Individualismus 

beschreibt Gesellschaften (z.B. Nordeuropäer*innen), in denen die Bindungen zwischen 

den Individuen locker sind: man erwartet von jedem, dass er für sich selbst und seine 

unmittelbare Familie sorgt. Sein Gegenstück, der Kollektivismus beschreibt 

Gesellschaften (z.B. Araber), in denen der Mensch von Geburt an in starke, geschlossene 

Wir-Gruppen integriert ist, die ihn ein Leben lang schützen und dafür bedingungslose 

Loyalität verlangen (Hofstede, 1993, p67). 
6 In diesem Beitrag wird die internationale (englische) Ausgabe von El País zitiert. 
7 „Das Blatt [die Welt] ist führend in Sachen Islamfeindlichkeit und dem damit 

verbundenen neokonservativen Denken“, so betont die Medienwissenschaftlerin Schiffer 

(2011) in einem Interview mit Taz über Islamophobie. 
8 Diskursstränge sind thematisch einheitliche Diskursverläufe, die aus einer Vielzahl von 

Elementen, sogenannten Diskursfragmenten, zusammengesetzt sind. Ein wichtiges 

Merkmal von Diskurssträngen ist ihre Eigenschaft, sich mit anderen Diskurssträngen zu 

verschränken. Das heißt, dass sie „sich gelegentlich gegenseitig beeinflussen und 

stützen, wodurch besondere diskursive Effekte zustande kommen“ (Jäger, 2012, p81) 

können. 
9 Vgl. für einen Überblick mit ähnlichen Fallbeispielen die Untersuchung von Strobl und 

Lobermeier (2007) zur Zwangsverheiratung. 
10 Vgl. oben (Abschnitt 2) die überwiegend ländlichen Gebiete, aus denen die 

marokkanischen Gastarbeiter*innen stammen. 

 


